

اٰهـاءـات ٢٠٠٤

مـركـز الـبـحـوث الـامـريـكـيـة  
الـقـاهـرـة

البيئة المصرية العامة للكتاب  
بالتعاون مع  
مركز البحوث الأمريكي بمصر

مجموعة المؤلفات الفلسفية في القرون الوسطى

شرح ابن رشد لكتاب أرسطو

---

الأصول العربية  
تلخيص كتاب أرسطو في المنطق

الجزء الثالث  
تلخيص كتاب العبارة

مركز البحوث الأمريكي بمصر  
١٩٨١

ابن رشد

تلخيص كتاب

العنبرية

حققه المرحوم

الدكتور محمود فاتاسم

راجعه وأكمله وقدم له وعنق عليه

دكتور

دكتور

أحمد عبد الجيد هريدي

تشارلس بتوروث



المهيئة المصرية المستقلة للكتاب

١٩٨١

## الإِهْدَاءُ

لِأَسْمَ الْمَرْحُومِ الدَّكْتُورِ مُحَمَّدِ مُحَمَّدِ قَاسِمِ  
( ١٩١٣ - ١٩٧٣ )

## محتويات الكتاب

صفحة

|              |    |
|--------------|----|
| تصدير        | ١٣ |
| المقدمة      | ١٧ |
| منهج التحقيق | ٤٩ |
| رموز الكتاب  | ٥٣ |

## النحو

### الفصل الأول (١ - ٢١) .

#### تهييد :

موضوعات الفصل (١) ، فيما تشبه الألفاظ والمعانى الحرروف  
المكتوبة (٢) ، كيف تتصف الألفاظ والمعانى بالصدق  
وبالكذب وكذلك الاسم والكلمة (٣) .

#### القول في الاسم :

حد الاسم (٤) ، لماذا يقال في الاسم انه بتوافق (٥) ،  
الاسم المحصل وغير محصل (٦) ، الاسم المعرف وغير  
· معرف (٧) ، خاتمة (٨) .

صفحة

القول في الكلمة : ٦١

حد الكلمة (٩) ، الكلمة المحصلة والغير محصلة (١٠) ،  
الكلمة المصرفة والغير مصرفة (١١) ، كيف تشبه الكلمة  
الاسم (١٢) ، خاتمة (١٣) .

٧٦

حد القول (١٤) ، القول يدل على طريق التواطؤ لا بالطبع (١٥) ، القصد هنا التكلم في القول بالحازم (١٦) ، حد القول بالحازم (١٧) ، كيف يمكن أن يكون القول بالحازم واحداً أو كثيراً (١٨) ، القول بالحازم يحتاج إلى الكلمة (١٩) ، الإيجاب والسلب (٢٠) ، تقابل الإيجاب والسلب (٢١) .

الفصل الثاني ( ٣٩ - ٢٢ )

صنفان المعياني (٢٢)، أصناف المتقابلات ستة (٢٣)، اقسام المعياني والم مقابلات للصدق والكذب (٢٤).

الموضوع والمحمول بحسب هذه المتقابلات : ... ... ... ... ... ٧٤

ينبغي أن تؤخذ المقابلات مع موضوع واحد ومحول واحد ، وإلا فليس الإيجاب ولا السلاب واحداً (٢٥) ، ثلاثة أحوال ينبغي أن تشرط في الم مقابلات (٢٦) .

الاتفاق نوع من الأموال الموجودة في المستقبل ... ... ... ... ... ٧٦

المتقابلات في الأمور الموجودة في الآن وفيما مضى تقسم الصدق والكذب ضرورة (٢٨) ، أقسام المتقابلات في الأمور الموجودة

صفحة

ف المستقبل (٢٩) ، الصنف الذى يقتسم الصدق والكذب على التحصيل (٣٠) ، لا يوجد ما هو باتفاق فى هذا الصنف (٣١) ، ما يلزم من شك عن هذا (٣٢) ، الصنف الذى لا يقتسم الصدق والكذب (٣٣) ، الشناعات التى تلزم عن رفع المكن (٣٤) ، خالفة ذلك لما فطرنا عليه (٣٥) ، أصناف المكن ثلاثة (٣٦) ، صنفاً الضروري (٣٧) ، ما هو ضروري وما هو ممكن من المقابلات فى الأشياء الموجودة (٣٨) ، خاتمة (٣٩) .

### الفصل الثالث (٤٠ - ٦٣)

#### القضايا الثنائية والقضايا الثلاثية : ... ... ... ... ... ... ...

٨٤ عدد القضايا الثنائية (٤٠) ، عدد القضايا الثلاثية (٤١) ، مقابلات القضايا الثلاثية (٤٢) ، تلازم الموجبة البسيطة والسلبية المعدولة في الصدق (٤٣) ، تلازم السالبة البسيطة والموجبة المعدولة في الصدق (٤٤) ، تلازمهما في الكذب (٤٥) ، تلازم المدحية مع البسيطة و القضايا التي على القطر (٤٦) ، قانون عام في تعرف هذه المتلازمات (٤٧) ،أخذ موضوع القضايا باسم غير محصل ومحولها باسم محصل أو غير محصل (٤٨) ، حرف السلب وحرف العدل في هذا الصنف من القضايا الثنائية (٤٩) ، حرف السلب وحرف العدل في القضايا الثنائية (٥٠) ، الموضع من القضايا الذى فيه قوة حرف العدل هي قوة حرف السلب (٥١) ، تفسير هذا

صفحة

الموضع (٥٢) ، الموضع الذي فيه لا تكون قوة حرف العدل  
قوة حرف السلب (٥٣) ، التقابل بين الاسم المحصل والاسم  
غير المحصل (٥٤) ، القضايا البسيطة التي موضوعها اسم  
غير محصل تلازم القضايا المعدولة التي موضوعها اسم غير  
محصل (٥٥) ، تبديل ترتيب المحمول والموضوع لا يغير  
القضايا (٥٦) .

#### القضايا بالجملة :

٩٧      ...      ...      ...      ...      ...      ...  
 حمل الأسماء التي تدل على معنى واحد (٥٧) ، حال هذا  
في السؤال الجدل (٥٨) ، الفرق بين السؤال الجدل والسؤال  
على طريق التعليم (٥٩) ، الأحوال الأربع للحوولات التي  
تحمل على موضوع واحد (٦٠) ، ليس كل ما يصدق فرادي  
يصدق مجموعا (٦١) ، متى تكون قضية واحدة مع حمولات  
كثيرة (٦٢) ، حال الأشياء التي تصدق وهي مجموعة  
ولا تصدق إذا أفردت (٦٣) .

#### الفصل الرابع (٦٤ - ٨٤)

#### القضايا ذات الجهات وغير ذات الجهات (٤٤) ... ... ...

#### النظر في المقابلات من القضايا ذات الجهات :

موضع حرف السلب هنا في بادئ الرأى (٦٥) ، حرف  
السلب لا يوضع مع الكلمة الوجودية في القضايا ذات  
الجهات (٦٦) ، ولكن يجب أن يوضع مع الجهة (٦٧) ،  
السلب الحقيق في القضايا المقابلة ذات الجهات (٦٨) .

صفحة

النظر في المتلازمات من القضايا ذات الجهات : ... ... ... ... ١٠٨

أصناف المتلازمات (٦٩) ، رسم أصنافها (٧٠) ، نقىض  
الممكن يلزم عن الممتنع وبالعكس (٧١) ، ضد النقىض يلزم عن  
الواجب (٧٢) ، السبب في هذا (٧٣) ، نقىض الواجب  
لا يلزم عن الممكن (٧٤) ، ولكن يظهر أن اللازم عنه هو ضد  
النقىض (٧٥) ، نقىض الممكن يلزم خلافاً في الواجب (٧٦) ،  
وكذلك مع كل قضية واجبة إلا السالبة المعدولة وهو ضد  
النقىض (٧٧) ، شك قد يعرض في هذا البيان (٧٨) ، هذا  
الشك يحدث لأن الممكن يقال على أنحاء كثيرة (٧٩) ، ويقال  
أيضاً باشتراك الاسم (٨٠) ، أى صنف من الممكن يلزم عنه  
الواجب (٨١) ، الواجب يعني أن يوضع مبدأ لكل هذه  
القضايا (٨٢) ، وذلك لأن ما هو واجب هو أقدم (٨٣) ،  
خاتمة (٨٤) .

الفصل الخامس (٨٥ - ٩٥) .

الفحص في هذا الفصل عن القول الذي هو أشد تضاداً (٨٥) : ... ١١٧

النظر في اعتقادات الذهن : ... ... ... ... ... ... ... ... ١١٨

التقابل الذي في اعتقادات الذهن هو بالضد أو بالسلب  
(٨٦) ، التضاد الموجود في الاعتقاد يشبه التضاد الموجود  
خارج النفس (٨٧) ، لكن هذا الشبه كاذب (٨٨) ،  
ذلك أنه ليس كل اعتقاد كاذب كان عندها هو الاعتقاد  
المضاد لاعتقاد صادر (٨٩) .

صفحة

السلب أشد تضادا من الضد : ... . . . . .

السلب يقتضي دفع الاعتقاد الموجب بذاته (٩٠) ، وهو  
أعم مضادة للإيجاب من الضد (٩١) ، كما أن الإيجاب  
هو المضاد الذي في النهاية للسلب كذلك السلب هو المضاد  
الذي في النهاية للإيجاب (٩٢) ، لا فرق في هذا إذا تلفظنا  
بالسورة الكل (٩٣) ، السلب الكل هو الضد والنقيض  
للإيجاب الكل (٩٤) .

الاعتقادات التي قيل فيها هنا أنها ليست متضادة في الحقيقة (٩٥) ...

· انتهاء الكتاب (٩٦)

## الفهارس

### الأعلام

أرسطو ... . . . . .

- ١ - الموضع التي ذكر فيها أرسطو .
- ب - الموضع التي أشير فيها إلى أرسطو .
- ج - الموضع التي فيها إشارة إلى آفوال أرسطو .

سائر الأعلام ... . . . . .

الكتب الواردة بالنص ... . . . . .

مقابلة نقرات تلخيص كتاب العبارة لابن رشد بنصوص كتاب

العبارة لأرسطو . . . . .

١٢٩

## تصدير

هذا هو الجزء الثاني من أجزاء ثمانية هي أقسام تلخيص ابن رشد لكتب أرسطو في المنطق أى «الأرجانون» . ورغم أن تلخيص كتاب العبارة في هذه النشرة العربية المحققة هو الكتاب الثاني إلا أنه بعد الكتاب الثالث هنا حيث يسبق تلخيص كتاب المقولات ، ويسبقهما تلخيص إساغوجي لفرفيروس الذي لم يصل إلينا نصه العربي الذي ألفه ابن رشد بل وصل إلينا في ترجمة عبرية نشرت بجزء أول من تلك السلسلة ( انظر مقدمة تلخيص كتاب المقولات ) .

وتحقيقنا هذا — شأنه شأن تحقيقنا لتلخيص كتاب المقولات وهو الجزء الثاني وأيضا تلخيص كتاب الجدل وهو الجزء السادس والذين نشرا قبل هذا — يعتمد على مخطوطة فلورنزا رقم CLXXX, 54 ومتضمنة جامعية ليدن رقم ٢٠٧٣ . وقد اتخذنا مخطوطة فلورنزا بوجه عام أصلا للتحقيق كما اتخذنا مخطوطة ليدن أصلا ثانيا ، وقد قارناها بأربع مخطوطات أخرى إضافية هي : مخطوطة دار الكتب رقم ٩ منطق ، ومتضمنة مشكوة رقم ٣٧٥ بطهران ، ومتضمنة شستر بيتي رقم ٣٧٦٩ بدبلن ، ومتضمنة شورای مل رقم ٤٩٦ بطهران . وباستثناء حالات نادرة فإن تلك المخطوطات الأخيرة لم تضيف شيئا ذا قيمة للنص .

وكما سبق أن بينا في مقدمة كتاب المقولات فإن ابن رشد هناك قد ميز عبارة أرسطو بإيرادها بعد كلمة « قال » وقد وردت في قربابة ٤٢ موضعها من الكتاب ، إلا أنا نلاحظ هنا في تلخيص ابن رشد لكتاب العبارة أنه قد نهى

نص أرسطو والإشارة إليه جانباً فلم يذكره إلا في حالات نادرة جداً ، فقد أشار إلى أرسطو بصورة مباشرة في مواضع خمسة فقط ، وفي موضوعين من هذه المواضع الخمسة نلاحظ أن نص أرسطو الذي أشار إليه ابن رشد لا يوجد ما يماثله في نص أرسطو لكتاب العبارة ، وأيضاً فإن ابن رشد لم يتقيّد حرفيًا بترتيب نص أرسطو بل سمح لنفسه بالخواز مسار خاص من أجل أن يقدم نص أرسطو بصورة تبدو مفيدة لفهم نص أرسطو ، فنراه يفصل في مواضع أوجزها أرسطو ورأى ابن رشد ضرورة بسطها . ورغم هذا الخروج على نص أرسطو فإن ابن رشد نجح في أن يجعل نص أرسطو أسهل تناولاً للقارئ ، فهو يبسط ما أوجزه أرسطو في حديثه عن اللغة وما إذا كانت توقيفية أم اصطلاحية أو بعبارة أخرى هل هي بالتواطؤ أم بالطبع ، ورأى أن دلالة الألفاظ تكون بتواطؤ لا بالطبع ، وبالجملة فإن ابن رشد بنهجه البليدي هذا قد بلغ هدفه الأساسي في تفسير مذهب أرسطو .

ويعرف أن أعتبر عن عظيم شكري للأشخاص الكثرين والمؤسسات التي عاونت في صدور هذا الكتاب ، وقبل كل شيء فإني أتقدم بواهر الشكر للعاونة الكريمة التي قدمتها لـ أسرة المرحوم الدكтор محمود قاسم التي قدمت لي مشكورة صورة من مسودات عمله في تحقيق هذا الكتاب وتحقيق المقولات والقياس والبرهان . كما أود أن أنوه بالتشجيع الأدبي والمعون والتوجيه الذي لقيه هذا المشروع — وهو برنامج دراسة المنطق الإسلامي في المصادر الوسطى — من الأستاذ الدكтор محسن مهدي . كما يجب على أن أذكر المساعدات المادية والأدبية التي يلقاها المشروع من جانب مركز البحوث الأمريكي بمصر بفضل نشاط وتجهيزه مديره الأستاذ الدكتور بول ووكر . وعلى أن أضيف أيضاً تقديرى وشكري

للمعاونة التي قدمت للمشروع من مؤسسة فولبرايت للأبحاث الولايات المتحدة الأمريكية وأيضاً من معهد سميثسونيان والجمعية الفلسفية الأمريكية، وأخيراً أود أن أعبر عن خالص شكري وتقديرى لزميلي في العمل الأستاذ الدكتور أحمد عبد الحميد هريدى الذى شاركنى رحلة العمل في هذا النص .

تشارلس بترورث

القاهرة في ٢٧ / ١٢ / ١٩٨٠

## المقدمة

بين ابن رشد وأرسسطو :

سبق أن بينا — في مقدمة كتاب المقولات — أهمية شروح ابن رشد لكتاب أرسسطو ، وبمقارنة تلخيص ابن رشد لكتاب المقولات وتلخيصه لكتاب العبارة يظهر جلياً للفاحص بعض الاختلافات في طريقة التلخيص . وأول هذه الاختلافات أن ابن رشد يذكر في مقدمة كتاب المقولات « الفرض في هذا القول تلخيص المعانى التي تضمنتها كتب أرسسطوف صناعة المنطق ... وذلك على عادتنا في سائر كتبه » بينما لا يشير إلى مثل ذلك في مقدمة كتاب العبارة . وثانيةها هو التغير الملحوظ في طريقة العرض ، فبينما مجده في كتاب المقولات يتبع أرسسطو في ترتيبه وتقسيماته لكتاب ، نراه في عرضه كتاب العبارة يخرج عن هذه المتابعة ويقدمه في صورة مغايرة تماماً لترتيبه وتقسيمه أرسسطو ، وقد يكون ذلك لإحساس ابن رشد أن المتابعة هنا سوف لا تمكّنه من تلخيص معانى كتاب العبارة بصورة جيدة . لذلك فقد اختط ابن رشد لنفسه نهجاً خاصاً ، فآثر تقسيم تلخيصه إلى فصولٍ نحسة فقط ، وقد جمع في كل فصل منها فصلاً أو أكثر من الفصول المتناظرة في كتاب أرسسطو . ثم يبدأ ابن رشد شرح الموضع الذي تكلم فيه أرسسطو دون أن نجد الكلمة المشهورة « قال » — التي تعني أن ما يليها هو كلام أرسسطو — إلا نادراً ، بينما تكررت كثيراً في تلخيص كتاب المقولات . وقد استخدم ابن رشد عبارة « قال »خمس مرات فقط في كتاب العبارة ، وفي

أولى هذه المرات - وهي فاتحة الكتاب - نجد الكلام الذى يتبعها يعيد جداً  
عما قاله أرسطو . وفي مرتين آخرتين لا نجد ما بعد عبارة « قال » ما يناظره  
فـ نص أرسطو لكتاب العبارة<sup>(١)</sup> .

وَجَدَ ابْنُ رَشْدٍ لَا يَذْكُرُ اسْمَ أَرْسْطُو — فِي هَذِهِ الْحَالَاتِ النَّادِرَةِ — إِلَّا مِنْ قَبْلِنَا فَقْطَ ، بِنِعْمَةِ يُشَيرُ إِلَى أَرْسْطُو بِعِبَارَةِ « قَالَ » تَسْعَ مَرَاتٍ<sup>(٢)</sup> . وَمُقَابِلُ هَذَا نَجَدُ ابْنِ رَشْدٍ يَتَحَدَّثُ بِضَمِيرِ الْمُتَكَلِّمِ الْمُفَوَّدِ أَوْ ضَمِيرِ الْمُتَكَلِّمِ الْجَمِيعِ فِي مَوَاضِعٍ كَثِيرَةٍ سَوَاءً فِي صِنْفِ الْحَاضِرِ أَوِ الْمَاضِي مُثْلًا « أَقُولُ » وَ« أَقُولُهُ » وَ« تَقُولُ » وَ« قَلَّنَا » وَ« ذَكَرَنَا » وَ« فَسَرَنَا » . وَفِي ثَلَاثَ مَرَاتٍ عَلَى الْأَقْلَلِ يَجِدُ ابْنُ رَشْدٍ اتِّنَابَهُ الْفَارِئِ إِلَى مَا يَرِيدُ أَنْ يَقُولَهُ بِعِبَارَةِ « فَأَقُولُ »<sup>(٣)</sup> . وَأَخِيرًا فَإِنَّ ابْنِ رَشْدٍ لَا يَصْحَبُ أَرْسْطُو مَعْهُ إِلَّا نَادِرًا طَوَالِ تَلْخِيصِهِ هُنَّا . فَهُوَ رَغْمَ اتِّبَاعِهِ الإِلَاطَارِ الْعَامِ الَّذِي سَارَ فِيهِ أَرْسْطُو يَسْرُفُ فِي الْخَرْوَجِ عَنْ مَعْنَوِيَّ هَذَا الإِلَاطَارِ ، وَكَثِيرًا مَا يَخْرُجُ إِلَى قَضَايَا أُخْرَى مُخْلَفَةٍ خَلَالِ تَقَاشُهُ لِبَعْضِ الْقَضَايَا

(١) انظر، فيا ييل ، تلخيص كتاب العبارة لأرسطو الفقرتين ٨٥ و ٩٣ وكذلك الفقرتين ٨٢ و ٨٣ ، وهذه الفقرات لا تتطابق مع نص أرسطو . وفي الفقرة ١٣ يستعمل ابن وشد الفعل قال مستندا إلى ضمير الغائب .

(٢) انظر الفقرتين ١٥ و ٧٤ وأيضا الفقرات ٢، ٨، ١٥، ٤٧، ١٥، ٨٤، ٤٧ والفتوى رقم ١٦ في مكانين.

(٢) يستعمل ابن رشد ضمير المفرد التكلم في الفقرات ٤٨ ، ٦٩ ، ٧٥ ، ٧٦ ، ٩٢ ، كما يستعمل ضمير الجم التكلم في الفقرات ١ ، ٢٤ ، ٣٤ ، ٢٧ ، ٢٨ ، ٣٥ ، ٤٧ ، ٥٠ ، ٦٣ ، ٧٣ ، ٧٤ ، ٧٥ ، ٧٦ ، ٧٧ ، ٧٨ ، ٧٩ ، ٧٩ ، ٨٥ ، ٨٦ ، ٨٧ ، ٨٨ ، ٨٩ ، ٩٣ ، وتقىد استعمال ضمير الجم للتكلمين مرتبة في كل من الفقرات ١ ، ٦٢ ، ٦٤ ، ٨٢ ، ٨٦ ، ٨٧ ، ٩٣ ، وتقىد استعماله ثلاثة مرات في الفقرتين ٧١ ، ٧٨ ، وأربع مرات في الفقرة ٩٣

التي ذكرها أرسطو ، يضاف إلى ذلك أن ابن رشد ينصرف إلى مناقشات ليس لها نظائر في نص أرسطو في ما يقرب من خمس هذا الكتاب<sup>(٤)</sup> .

ولم نذكر ما تقدم من خروج ابن رشد عن نص أرسطو لنوحى بأن هذا الكتاب قد يكون تلخيص غير ابن رشد أو إلقاء الشك في نسبته إليه بل لمعطى انتسابه عاما عنه وليثوك أنه ليس من الممكن — بالضرورة — أن يسير المؤلف على منهج واحد في تلخيصه ، خاصة إذا أحس أن تقديره بالمنهج يحرمه من توصيل الفائدة التي ابتغاها من عمله . فلذلك كان ما فعله ابن رشد من تعديل وإعادة ترتيب لكلام أرسطو أمرا مقبولا ، وذلك لأن الكلام في المشكلة التي يقوم عليها كتاب العبارة — وهي مشكلة اللغة ودلالتها وهل هي شيء بالطبيعة أم بتوافقها — يفرض على ابن رشد أن يصنع ما صنع . وأرسطو وابن رشد يتبعه في ذلك يفتحان الكتاب بالإشارة إلى الألفاظ التي ينطق بها ودلالتها على المعانى ودلالة الحروف على الألفاظ ، وأن الألفاظ التي يعبر بها عن المعانى ليست واحدة بعينها عند جميع الأمم ، ولذلك كانت دلالة هذين — الألفاظ والحرف — بتوافق لا بالطبع ، ويريان أن اللغة وضعية . ولما كانت قضية وضعية اللغة قضية تحتاج إلى مزيد من المعالجة فقد أدرك ابن رشد الحاجة إلى أن يستبدل ما قاله أرسطو اعتقادا على اللغة اليونانية فيقدم أمثلة وقضايا تعتمد على اللغة العربية . وما فعله ابن رشد في كتاب العبارة لم يكن هناك ما يستلزم في كتاب المقولات الذي تناقض فيه قضايا عقلية عامة في جميع اللغات وعند كل الأقوام ، ولذلك

(٤) انظر الفقرات ٢٧ ، ٣٩ ، ٤٢ ، ٤٣ ، ٤٤ ، ٤٥ ، ٤٦ ، ٤٩ ، ٥٢ ، ٥٠ ، ٦٠ ، ٦٤ ، ٧٧ ، ٧٨ ، ٨١ ، ٨٧ ، ٩٠ ، ٤١ و ٤٠ ، راجأ أيضا الفقرتين ٤١ و ٤٠

كان اختلاف منهج كتاب العبارة الذي يناقش قضية اللغة ، فلا بد أن تكون الأمثلة والقضايا المناقشة تخصيص للفترة العربية وقواعدها وإمكاناتها التعبيرية<sup>(٥)</sup> .

وكان سبق أن قدمنا فإن ابن رشد قسم تلخيصه إلى فصول خمسة — الأول منها بثابة مقدمة أو مدخل للكتاب ، وقسم هذا الفصل إلى أقوال ثلاثة ، قول في الاسم وثان في الكلمة (أى الفعل) وثالث في القول (أى الجملة) . والقولان الأولان يهدان للقول الجازم (أى الجملة الإخبارية) الذي اخذه كل من أرسطو وابن رشد غرضا لكتاب<sup>(٦)</sup> . والغرض من هذا هو تقديم وصف عام لأجزاء القول — خصوصاً الكلمة والاسم — وتمييز القول الجازم عن الأقوال الغير جازمة وكذلك الأقوال الغير تامة ، ورغم أن وصف أرسطو لهذه الأمور تتوزعه فصول ستة في ترجمة كتابه إلى وصلت إلينا ، إلا أنه أوضح بحلاء في أول الكتاب أن الغرض من شرحه لها هو أن تكون تمهيداً لكتاب وأنه رغب أن يكون حديثه عنها أولاً<sup>(٧)</sup> .

والكلام في هذا التهديد عند ابن رشد هو عن المصطلحات كما هو الحال عند أرسطو أيضاً . ويستهل كل منها كلامه بتعريف اللفظ بأنه الجنس الذي يوجد فيه الاسم والكلمة كنوعين . ثم ينتقل بعد ذلك إلى شرح تفصيل للسمات الأساسية للاسم والكلمة والقول ، وبالإضافة إلى هذه المناقشة المصطلحات فقد جرت مناقشتان آخرتان - إحداهما عن علاقة اللغة بالتوافق (أي الوضع)

(٥) أظل الفقرات ٩، ١٠، ١١، ١٩، ٢٤، ٤٤٠، ٦٣٠، وانظر أيضا الفقرات ٢٤، ٤٤٠، ٦٣٠.

(٦) أفلل الفقرة ٦ بالمقارنة مع كتاب العبارة لأرسلاو (نشرة بيكر) ١٧٨٨.

\* (٧) انظر كتاب العبارة لأرسنلو 13-1-16

والطبيعة ، والأخرى عن موضع الصدق والكذب في اللغة . ويبدو أن ما قاله أرسطو كذلك التشابه بين الكلمات المنطقية والحرروف المكتوبة في استهلال الكتاب دفع ابن رشد إلى تبيين سبب ذلك وهو أن الألفاظ المنطقية والحرروف المكتوبة تدين بنشوئها للتواطؤ (أى الوضع) أكثر من الطبيعة . ثم إن ملاحظة أرسطو التي ثلت الكلام السابق المتعلقة بالخاصية الغير متغيرة للمعنى في النفس طلبت من ابن رشد حديثاً أطول فراه يؤكد أن هذه المعانى واحدة بعيدها للجميع وكأنها خيالات في نفس الإنسان لا لوجودات التي توجد بالطبع<sup>(٨)</sup> . إلا أن هذه المعانى أو هذه الخيالات لا توجد هي بأعيانها في نفس الإنسان بالطبع بل تكتسب أولاً فأولاً بالتعلم والدراسة ، ولكننا نملك القوانين الخاصة بالحكم على هذه المكتسبات – وهي تحدث عن معرفتنا بالعالم الطبيعي ، وقد يبلغ هذه المعرفة كل إنسان ذي ذكاء عادى .

وهنا يتبع ابن رشد أرسطو فيما فعل من قطع المناقشة وإحالة القارئ إلى كتاب النفس لمزيد من الشرح . ويبدو أنه لا أرسطو ولا ابن رشد كان راغباً في أن يناقش هنا السؤال الأكبر وهو كيف تنظر معانينا أو تصوراتنا العالم الذي نحن فيه . ويبدو أن كلامهما كان منها أكثر متابعة لمناقشة السؤال المحدود حول نشأة اللغة ، ولذلك فإنهما يبدوان مستعددين لأن يخيا جانباً في هذا الكتاب السؤال الأكبر عن كيفية توافق ذلك مع الواقع . وهذا السؤال الأكبر يمكن أن يجاب عليه إما بجهة تاريخية – أي بشرح كيف شكل الناس اللغة فعلاً وكيف تطورت – وإما بجهة نفسانية – أي بتعريف ذلك الوجه من النفس البشرية الذي يسمح للإنسان بأن يسمع الأشياء ويشرح كيفية تأدبة

(٨) انظر الفقرة ٢ بالمقارنة مع كتاب الممارسة لأسطور ١٦٤٩ .

هذه الوظيفة . ويدلنا إحالة كل منها إلى كتاب النفس على تفضيلهما للاتجاه الآخر .

ومع ذلك فهذه الإشارة إلى القول في المعنى والطبيعة في كتاب النفس لاتعني أن موضوع الخاصية الوضعية للغة قد أُفْلَى . فعندما يبدأ مؤلفانا في شرح ما هو الاسم يعودان إلى ذلك الموضوع ويؤكّد كل منها أن الاسم هو لفظ له معنى يرجع إلى الوضع — أي التواطؤ — وحده . ويصر كل منها على النشأة الوضعية للغظ لأنهما ينكِران أن يكون للفظ معنى بطبيعته . ومع ذلك فإن مثل هذا القول ليس مقنعاً للوهلة الأولى . وذلك أنه يبدو أن الأصوات التي تصدر عن الحيوانات معنى ، ومثل هذه الأصوات لا يمكن أن يكون لها مصدر آخر غير الطبيعة . ويرد أرسطو هذا الاعتراض وذلك بإنكار أن تكون تلك الأصوات هي أسماء . ولكن هذا يعني الاعتراف بأن الأصوات الصادرة عن الحيوانات معنى بالطبيعة ، ولذلك يحاول ابن رشد شرح هذه الإمكانية .

وابن رشد يؤكّد أننا نستطيع تمييز الأصوات التي لها معنى بالطبيعة عند الحيوانات لأنها تختلف من نفس المقاطع كالأصوات التي نستعملها في الألفاظ التي ننطق بها أو لأنها تختلف من مقاطع تقارب في التخرج الحروف التي نستعملها<sup>(٩)</sup> . وهذا الشرح لا يوضح لنا شيئاً مما إذا تميّز أن الأصوات التي نستعملها الحيوانات نوعاً من المعنى ، وأيضاً لا يخبرنا لماذا يكون لها معنى في الواقع . ولما كان الإنسان وحده هو الحائز للنطق فلا يمكن أن يكون لأصوات الحيوانات هذه معنى من أجل أن الحيوانات تقلد عن وعي أصوات الإنسان . ولا يمكن شرح

(٩) انظر الفقرتين ٤ و ٥ بالمقارنة مع كتاب الممارسة لأرسطو ١٦٠-٢٩ .

المعنى الذي في تلك الأصوات بحسب تسمية الأشياء أو الأفعال بحكاية أصواتها ، لأن مثل هذه الأصوات ذات محاكاة وليس ذات مغزى ، ولسوء الحظ لا نجد ابن رشد يذكر هنا أكثر من هذا عن مثل هذه الأصوات . ويترك ابن رشد المطلوب حتى يصل إلى قوله في الخاصية الوضعية للقول .

ولا يقنع ابن رشد بتكرار قول أرسطو بأن القول معنى بالتوافق لا بالطبع . فهو يصر على مهاجمة هؤلاء الذين يرون أن لكل معنى وكل لفظ دلالة طبيعية ، وأن ليس لنا اختيار في استعمالنا للألفاظ بل إننا نحتاج إلى أن تقيد الألفاظ وترأكيبها بمعانٍها الطبيعية<sup>(١٠)</sup> . ولكن ابن رشد بدلاً من أن يظهر خطأ هذا الرأي يعود مرة أخرى ليقرر موقفه وهو وضعية اللغة ويعتمد في ذلك على حد أرسطو السابق للاسم بأنه لفظ دال بتوافق على معنى ، وهي خطوة تتيح له أن يعود إلى قوله السابق عن الشبه بين أصوات الحيوانات التي لها معنى بالطبيعة وألفاظ البشر . ولكنه هنا يشرح ذلك التشابه بأن عبارة الصوت وعبارة اللفظ تشتراكان في الاسم فقط ، وذلك أنه لا يمكن أن يقال إن الإنسان يستعمل ألفاظاً تشبه ما تستعمله الحيوانات بالطبيعة إلا باشتراك الاسم . والذى لا يذكره ابن رشد هو أن ذلك الاشتراك في الاسم سببه في اللغة اليونانية أنه لا توجد لعنين أكثر من عبارة واحدة ، ولا يحدث هذا الخلط في اللغة العربية لوجود التعبيرين فيها – وهما الصوت واللفظ . ومع أنه يتغاضى عن هذا التمايز بين اللقتين ، بالرغم من أنه يوضح ميزات أخرى في أجزاء أخرى من تخصيصه ، فإن ابن رشد يقرر مرة ثانية رأيه بأن معنى الأقوال أو الألفاظ – أي المعنى الذي تدل عليه عندما توضع أولاً

---

(١٠) انظر الفقرة ١ بالمقارنة مع كتاب العبارة لأرسطرو ١-٢: ١٧٥.

— هو بكماله في اختيارنا ، لأنّه يعتمد على التواطؤ فقط . ولم يشرح بهذا لماذا كان للأصوات معنى بالطبيعة عند الحيوانات ، بينما التواطؤ وحده يعطيها المعنى عند البشر ، ولقد أكد فقط موقفه الوضعي ولم يبرهن عليه .

ولكن ما يلزم عن إرجاعه التشابه بين أصوات الحيوان والألفاظ البشرية إلى الاشتراك في الاسم هو إنكار الفكرة أن لأصوات الحيوان معنى بالطبع . وهذا الإنكار يتفق مع الفكرة أن النطق للإنسان فقط .

ولا يعتقد أرسطو ولا ابن رشد هذا الموقف الوضعي كي ينكرا وجود نظام طبيعي أو لينكرا أنه ينبغي على الإنسان أن يجتهد ليفهم هذا النظام بل يرغب كلامها في تعين الشروط للحكم على صدق الكلام أو كذبه . وهذا الاهتمام مرتبط ارتباطا وثيقا باعتمادها بأنه بينما الإنسان حرف تشكيل الكلام حسبما يريد إلا أنه يجب عليه أن يجتهد ليجعله مراة لما هو موجود في الحقيقة خارج الذهن وليس مجرد نزوة أو صورة ذهنية لديه . والألفاظ بما هي ألفاظ لاتقبل الصدق أو الكذب بل يجب أن تجتمع وتقسم قبل أن ينطبق عليها الصدق أو الكذب ، أى أنه يجب أن تستعمل حتى تعبر عن حكم . وغرض هذا الكتاب هو الكلام في القول الجازم لأنّه هو الذي يتتصف بالصدق أو الكذب<sup>(١)</sup> . ولذلك حاملا نكون قد فهمنا الاسطعسات الأساسية للقول وأصبح لنا إدراك لما هو القول — أى ما الذي يقصد البشر التعبير عنه بواسطة القول — نكون مستعدين لأن نفحص كيف تتعلق الأقوال بـ إحداها بالأخرى ، وبعد ذلك يمكن أن تستعمل لإخبارنا عن العالم من حولنا . ومع أن السبيل الوحيد لإدراك كل العلاقات المختلفة الممكنة

(١) انظر الفقرتين ١٦٠ و ١٧٠ المقارة مع كتاب الممارسة لأرسطو ١٩-١٦٠-٨-٥-١٧٠

للفول هو أن نتبعه في كل أحواله وأن نبحث عن ما يقابلها في كل واحد من هذه الأحوال ، فإن ابن رشد يحذرنا من أن الأمثلة المستعملة في المناقشة التالية ليست بالضرورة مطابقة للواقع — وهو يهم أكثر من أرسطو بتوضيح هذا المظاهر الزائف للمناقشة ويجذب انتباها إليه بتطويره في مناسبتين ، بينما يده أرسطو أمرا لا يتحقق أكثر من ملاحظة عابرة<sup>(١٢)</sup> . والفرض هو أنه رغم أن الإنسان — بالفعل — يقرر كيف سيؤدي الكلام وظيفته ، وكيف سيعبر عن المعنى في ألفاظ وأقواله ، إلا أنه لا يمكنه إهمال الحدود التي يفرضها الواقع ، وذلك لأنه لا يمكنه إهمالها إلا إذا كان مستعداً لأن يحيط إلى التكلم بالتوافق . وفي العالم الحقيقي وهو عالم منظم لا يمكن للحقيقة أن تناقض الحقيقة ، أو بصورة أخرى فإن الأقوال ومقابلتها التي تفحص فيها يلي لا ينبع أن تؤخذ على أنها مرآة للحقيقة بل على أنها أمثلة لتأليف الألفاظ .



وهذا السؤال عن العلاقة بين العالم الواقعي وأنواع الأشياء التي يمكن تحبيها يصير أكثر حدة في الفصل الثاني من تلخيص ابن رشد ، وهو فصل يقابل الفصول السابع والثامن والتاسع في كتاب أرسطو . وبدأ ابن رشد الفصل الثاني بأن عدد — بدقة — الأصناف الست المختلفة للقضايا المقابلة التي يمكن أن تشكل بأخذ الموضوع كلياً أو جزئياً مع أو بدون حرف يدل على كيفية . وقد تكلم أرسطو في ثلاثة من هذه الأصناف فقط ولم يقل شيئاً عن الثلاث الأخرى ، وبمعنى آخر يدخل ابن رشد أصنافاً من القضايا المقابلة لم يقدمها أرسطو . ولم يفسر ابن رشد كيف توصل إلى هذه الأصناف الإضافية بل قنع بسرد جميع تراكيبها الممكنة . وبعد ذلك يسرد المفصل يعرف ابن رشد الحالات

(١٢) انظر الفقرتين ١٩٥ و ٢١٠ بالمقارنة مع كتاب العارة لأرسطو ٧-٦٤٠

التي يمكن فيها للتنابعين أن تصدق أو تكذب ، والحالات التي يستلزم صدق الأولى من التناقضين كذب الثانية<sup>(١٣)</sup> . وهذه المناقشة هامة جداً كنقدمة لشرح فكرة التناقض الذي هو بدوره ذو أهمية لمناقشة وجود الأمور الممكنة .

والسؤال في وجود الأمور الممكنة هو طريق إلى السؤال فيها يوجد في المستقبل – وهو هل ما يوجد في المستقبل ممكناً أو ضروري الوجود ؟ ويحدث هذا الشك لأنَّه ظاهر أنه من كل قضيتيْن في الأمور الماضية أو الحاضرة يجب أن تصدق إحداهما وأن تكذب الأخرى . فسقراط مثلاً إذا قد وجد وإن لم يوجد ، وذلك الرجل هناك ذو القبة البيضاء إنما أن يكون وافقاً وإنما أن يكون غير واقف . ولا يوجد اعتراف يمكن إثارته ضد مثل هذا الفهم للقضايا في الأمور الماضية والحاضرة ، فلا يعرف حال القضايا في الأمور المستقبلة . فإذا انطبق هذا نفسه على قضيتيْن في أمور المستقبل – أعني أنه يجب أن تصدق إحداهما وتكذب الأخرى – فلَا يمكن أن يوجد شيء باتفاق . وفي هذا الموضوع نجده شرح أرسطو مضطرباً حتى ليكاد يستحيل تعقب خط تفكيره ، وفي مقابل هذا نجد هذه النقطة واحدة للفهم عند ابن رشد الذي يتبع بعناية كل خطوات المشكلة<sup>(١٤)</sup> .

ورغم أن ابن رشد يسلم بفراءة النتيجة وهي أنه لا شيء يوجد بالاتفاق ، إلا أنه يحاول أن يبين أن هذا الرأي أفضل من مقابله وهو أن الأشياء قد تحدث بأى سهل وبأى حال . ومع أن الرأى بأن الأشياء يجب إنما أن توجد في المستقبل بالضرورة أو لا توجد يتوقف على افتراض أن الأشياء إنما يمكن أن توجد

(١٣) انظر المقرن ٢٤ و ٢٥ بالمقارنة مع كتاب العبرة لأرسن ١٨٥٧-١٩٥٥ .

(١٤) انظر المقرن ٢٨ - ٣٨ بالمقارنة مع كتاب العبرة لأرسن ١٩٥٤-١٩٥٨ .

على التحصيل ، فإن مثل هذا الافتراض أقل خطرا من محاولة تصور عالم تصدق فيه الأشياء وتكتسب معا ، أو لا تصدق ولا تكتسب معا . ولكن هذه السلسلة من المناقشات فيها ما فيها من الحال ، وهو أمر يشير إليه ابن رشد ، فإنها مبنية على التجدد الكامل من الحياة العملية . ومع أن أرسطو لم يقل هذا فلابد أنه كان قد أدرك ذات المشكلة ، لأنه كابن رشد يتوقف ليثير الشكوك على القول ضد الاتفاق وليلاحظ أنه لا يترك مجالا على الإطلاق للتفكير البشري . وبالتأمل يبدو من المعقول الآن القول بأنه رغم أن شيئا واحدا من اثنين يجب بالضرورة أن يكون أو أن لا يكون فإنه يمكن التأثير على ذلك بأشياء أخرى عده — وبالتدخل البشري قبل كل شيء . وإذا كان ذلك كذلك فإن وجود الشيء ليس ضروريا بل باتفاق . فالأشياء توجد أو لا توجد بالضرورة ، ولكننا لا يمكننا أن نعرف سلفا ما إذا كان شيء ما بعينه سيحدث أم لا ، ولا حتى قد يحدث .

وهذا القول المأخوذ من الخبرة العملية لا يفعل أكثر من تأكيد اعتقادنا بفعالية الإرادة البشرية . فهو لا يرهن على أن الأشياء توجد في الحقيقة بما للاتفاق ، وإنما نرى أن العقل المطلق يؤودي — بلا شك — إلى نتائج في الأشياء المستقبلة لها عواقب عملية غير مقبولة ، ولذلك يجب أن نعدل تائج العقل المطلق . وفي هذا الموضع يعطى أرسطو مثال الثوب فهو قد يتحقق قبل أن يسبق إليه البلي . ويأخذ ابن رشد نفس المثال ويتبع أرسطو في شرح أنه قبل الواقع لا يمكننا أن نعرف أيهما سيحدث أولا — البلي أم الترق . ومع أنه واضح أن شيئا ما سيحدث للثوب إلا أنها لا نعرف ما هو ، وهذا الشيء لا يعتمد على إرادة بشرية . كما أنه ليس بحال من الحال أن أمرا ينفيه لل فكرة . وبتعبير آخر هناك أمور اتفاقية تقع خارج حدود الإرادة الإنسانية .

والنتيجة المنطقية المباشرة لهذا القول هي إدراك أرسطو وابن رشد لضرورة التمييز بعنابة بين الممكن والضروري . ويصبح ابن رشد أكثر حرصاً على الدقة وأكثر تطويلاً في القول من أرسطو ، فنراه يجتهد في شرح الأصناف الثلاثة المختلفة لممكن والصنفين المختلفين للضروري ، ويشريح أيضاً كل ضرورة الصنفين المختلفين . ويبدو أن قلم ابن رشد قد جرى طويلاً هنا لاهتمامه بالعلاقة بين هذه الأمور الاتفاقية ومسألة النبوة ، فإنه يؤكد أثناء شرحه أن ما يقال يجب أن يكون مطابقاً لما هو عليه وجود الأشياء في العالم خارج النفس ، ثم يواصل حديثه ليبين لنا أنه لا محل هنا للتكهن بحوادث المستقبل . فالأشياء الممكنة على الأكثر هي التي يمكننا أن نعلم بمقدورها قبل أن تحدث فعلاً . وهذه الأفكار تقود إلى سؤال آخر لا يمكن أن يكون ابن رشد لم يلاحظه رغم سكوته عنه وهو علم الله بالجزئيات . فإذا كانت الأشياء لا توجد بالضرورة ، وإذا كانت قد توجد بجهة أو بأخرى تبعاً لعوامل أخرى لا يمكن تحديدها مقدماً ، فهي ليست إذن بالقضاء والقدر ، وبتعبير آخر فإن علم الله بالجزئيات ليس يقتضى من قبل لا على تكونها ولا على فسادها . ويبدو أن مثل هذه الأشياء تدخل في الصنف الثاني من الضروري كما حدده ابن رشد ، وهي الأشياء التي يكون وجودها أو عدم وجودها ضرورياً في الوقت الذي فيه هي موجودة أو غير موجودة . ولكن شرحه لهذا الصنف من الضروري مجرد حتى ليصعب رؤية كيف يطبق على الجزئيات ، ويبدو أن ابن رشد كان يريد تجنب التحديد فيبقى في شرحه عند مستوى الكليات — الإنسان والعقل . ولذلك فإن اسطقطاسات المناقشة تقترب من حواف المسائل الفلسفية دون أن تتعداها . ولعل هذا هو الصواب ، لأن الفرض الرئيسي للمناقشة

هو شرح اسطعسات الكلام المنطق . وتطبيق الكلام المنطق على مثل هذه المسائل المهمة هو في الحقيقة موضع خص آخر .



والآن بعد أن عدد ابن رشد الأصناف الستة من القضايا المقابلة وبين جهات إيجابها أو سلبها بحسب الصدق والكذب ، فقد كان من اللائق خص هذه القضايا بما هي قضايا وتحديد ملازمة بعضها البعض الآخر . وهذا هو موضوع الفصل الثالث لتلخيص ابن رشد وهو ما يناظر الفصلين العاشر والحادي عشر عند أرسسطو ، إلا أن هذا التنااظر يبدو غير مترابط . فع أن ابن رشد في فصله الثالث الذي يقابل الفصلين المشار إليهما عند أرسسطو قد عرض الموضوعات التي خصت عند أرسسطو إلا أنه يخضعها للإمكانات المتأحة في اللغة العربية دون أن يوضح لنا أنه خرج في ذلك عن طريقة أرسسطو . وأيضا فإن اعتماد ابن رشد على المفسرين المتأخرین طوال هذا القسم من التلخيص — وهو اعتماد لم يصرح به — يجعل التنااظر أقل ترابطا .

ورغم ذلك فإن استيعاب ابن رشد غير العادي يجعل عرضه ناجحا في تقديم نص أرسسطو في صورة أوضح وأكثر ترتيبا . فينبئنا بذلك أرسسطو بوصف الحكم الإيجابي ثم ينتقل إلى تعميد كل الأنواع الأخرى المسكنة من الأحكام دون أي ترتيب أو هدف واضح فإذا نرى ابن رشد يسير وفق خطط ثابت جدا . ففي البداية يعتمد ابن رشد على ما أقره أرسسطو من أن الفعل « يوجد » في التعبير « الإنسان يوجد حادلا » هو حد ثالث في القول ، ويتابع ابن رشد المفسرين ويميز بين القضايا الثنائية والقضايا الثلاثية . فالقضايا الثنائية هي التي المحمول

فيها فعل ، أو بتعبير مختلف هي التي مجموعها غير مرتبط بالموضوع بواسطة الفعل . أما القضايا الثلاثية فهي التي مجموعها موضوعها يكونان اسمين مع الرابطة التي تربط المحمول بالموضوع . وبعد هذا التمييز يتأمل ابن رشد الأصناف المختلفة من القضايا الثنائية والثلاثية التي يمكن ائتلافها إذا تركب الإيجاب والسلب مع الأصناف الستة المختلفة من المقابلات وكذلك عندما تركب مع الأربعة ثلاثة المختلفة للفعل وأيضا حالات وجودها مكنته أو ضروريه أو متمنية . ومثل هذا الفهم يؤدي إلى اكتشاف أن القضايا المؤتلفة من القضايا الثنائية هي مائتا قضية وست عشرة قضية ، وأن ضعف هذا العدد ينبع من القضايا الثلاثية <sup>(١٥)</sup> . ولا يحدثنا ابن رشد عن المعنى المقصود بهذا التحديد ولا يوجد أى معنى يظهر لأول وهلة لهذا التحديد لعدد القضايا اللهم إلا إذا كان الغرض منه أن يكتسب القارئ — الذي يزعجه البحث عن كل إمكانات أنواع القضايا — فكرة جيدة عن كيفية ائتلاف القضايا .

والسبب في أن عدد القضايا الثلاثية ضعف القضايا الثنائية هو أن القضايا الثلاثية تسمح بوجود المحمول غير المحصل — ولذلك فإنه بينما لا يمكن ائتلاف الأقوايل التي يشكل « الإنسان لا يوجد ، لا إنسان لا يوجد » لا في القضايا الثنائية ولا في القضايا الثلاثية فإنه يمكن أن تتألف أقاويل مثل « الإنسان يوجد لا عادلا ، لا إنسان يوجد لا عادلا » في القضايا الثلاثية . وهذه القضايا وسائلاتها تسمى قضايا معدولة وهي تميّز عن القضايا البسيطة التي من ضرب « الإنسان يوجد عادلا ، لا إنسان يوجد عادلا » <sup>(١٦)</sup> . وبعد هذا التمييز يعود ابن رشد إلى شرح

(١٥) انظر الفقرتين ٤٠ و ٤١ بالمقارنة مع كتاب المارة لأرسطر ١٩٥٢٢-٢٣، ١٩٥٥-١٩٥٤ .

(١٦) انظر الفقرتين ٤٠ و ٤١ بالمقارنة مع الفقرتين ٤٢ و ٤٨ .

مفصل جداً للعلاقة بين القضايا البسيطة الموجبة والسلبية ، والقضايا المعدلة الموجبة والسلبية ، والقضايا العدمية الموجبة والسلبية — أي القضايا التي من ضرب « الإنسان يوجد جائرا ، الإنسان يوجد لا جائرا » . ومع أن هذا الترتيب يشيع في أصوله بعض ما يقوله أرسطو ، فالنتائج التي يستتبعها ابن رشد من ملزمة أو عدم ملزمة هذه القضايا بعضها البعض لا يوجد ما يناظرها في كتاب أرسطو<sup>(١٧)</sup> . ويدو ابن رشد مصمما على إظهار جهة تعلق هذه القضايا بعضها البعض بما هي قضايا وعلى أن يجذب انتباها إلى أنها لا يمكن أن يتعلق بعضها البعض في الحقيقة إلا إذا كانت تخبرنا بشيء عن العالم الخارجي . وهو دائماً يتذكر التحذير الذي وضعه في بداية تلخيصه وهو أن المعانى مرتبطة بما هي عليه الأشياء ، وللتأكيد على ألا تفوت أحداً هذه النقطة فإنه يبين صحة كل واحد من أمثلته .

و قبل أن نورد مثلاً أو مثالين من هذه الأمثلة المشيرة يلتفت أن نبه إلى ما قد يظهر أنه تناقض ، وذلك أنه لا يوجد خلاف بين هذه الملاحظة — وهي أن ابن رشد يفرض أن أقاويله تخبرنا بشيء ما عن العالم الخارجي — وبين بيانه السابق — وهو أن كثيراً من الأقاويل المستعملة في التلخيص لا تعكس الواقع . فالقصد من ذلك هو أن الفحص المتقن يتطلب اختبار كل الإمكانيات ، وهذا يؤدي إلى اتسالف الأقاويل التي تسلب أقاويل بينة الصدق أو التي توجب أقاويل بينة الكذب . ومثل هذه الأقاويل المتناقضة لا علاقة لها بالواقع . وقد سردت بعمرض إنقاذ الفحص فقط . وهي في الواقع هذر من القول . وهناك أقاويل صادقة مطابقة للواقع وهذه هي الأقاويل الجديرة بالتفكير فيما من أجل فهم أفضل للعالم الخارجي .

<sup>(١٧)</sup> انظر الفقرات ٤٢ — ٤٦

وعلى سبيل المثال فمع أن القضية البسيطة الموجبة من ضرب «الإنسان» يوجد عادلاً «يلزم عنه بالضرورة» «الإنسان ليس يوجد لا عادلاً» إلا أن العكس لا يلزم . والسبب هو أن هذه القضية تصدق على الإنسان العادل وأيضاً على الشخص الذي لا ينسب إليه العدل ولا الجحور — أي على الطفل أو على الغير مدنى أعني غير المواطن . فإذاً بلغة المنطق تكون القضية المعدلة السالبة أعم من القضية البسيطة الموجبة ، وهذا ما يشرحه ابن رشد كثيراً وبوضوح<sup>(١٨)</sup> . وبلغة الأخلاق فإننا إذا تأملنا في هذا سترى لماذا يجب أن يكون الشخص مسناً بدرجة كافية كي ينكم من التصرف بمعقولية ومسؤولية حتى يكون الحكم عليه بالعدل أو بالجحور لأننا . وكذلك فليس هذه الأحكام معنى لمن لا يكون مواطناً ، لأن العدل والجحور يرتبطان أساساً بالإقامة مع الآخرين في ظل القانون . ويتغير آخر لا يوجد شيء مثل العدالة والجحور في حالة الوحشية . وهذه النتيجة لا تقضى بالضرورة عدم وجود معيار طبيعي لعدل أو لحق طبيعي ، لأنه من الممكن دائماً إدراك أن هذا المعيار يتطلب مستوى عالياً من المعرفة الذي يتطلب بدوره نظاماً سياسياً متطولاً . ولكن متابعة هذه الأسئلة على أساس هذا الدليل الواهلي يكون نوعاً من التصور .

ويقول ابن رشد أيضاً إنه يلزم بالضرورة عن القضية المعدلة الموجبة من ضرب «الإنسان» يوجد لا عادلاً «القضية البسيطة السالبة» «الإنسان ليس يوجد عادلاً» ولكن ليس ينعكس الأمر ، ودليله هاهنا يشابه دليله في الحالة السابقة ، وذلك أن صدق القضية البسيطة السالبة أعم من صدق القضية المعدلة

(١٨) انظر الفقرة ٤٣.

الموجبة . وبعبارة أخرى تصدق القضية الأولى على الشخص البالغ وكذلك على الشخص الذي لا يوصف بالعدل ولا بالجور — وهو كا قيل الطفل أو الغير مدنى — أعني غير المواطن — وتصدق القضية الثانية على الشخص البالغ فقط . وهنا أيضاً فالمهدف المنطقي وكذلك المضمون الأخلاقى واضح تماماً . ويزيد ابن رشد المضمون وضوحاً بأن يؤكّد على أنّ وصف شخص ما بأنه « لا عادل » هو تعبر بطريق العدم وأن العدم الذي حدّف كتاب المقولات يشير إلى فقد ما شأنه أن يوجد في شخص ما في الوقت الذي شأنه أن يوجد فيه<sup>(١٩)</sup> . والمعنى في الإنسان هو مثال للعدم وكذلك الصلح . وبعبارة أخرى فإن العدل أساسى لوجود الإنسان ففيما في الوقت الذي شأنه أن يوجد فيه هو عدم كا أن فقد البصر أو الشعر عدم . ولكن لما كان العدل أو الجلوس ليس صفة معتادة للطفل أو للغير مدنى ، فتى كان ينبغي أن يوجد ؟ يبدو أن ذلك مناسب للشخص العاقل والنافع الذي يعيش في ظل نظام سياسي مدبر بالقوانين . ولكن للرة الثانية فإن التبادل في هذه التأملات يعد ابتعاداً عن حدود النص .

ويقدم ابن رشد تأويلاً أكثر أمانة للاحظات أرسطو في ما تبقى من هذا الفصل . فيتخلى ابن رشد عن منهجه السابق ويتابع تفسير قول أرسطو في اختيار المحمولات الصحيحة وهو القول الذي قدمه أرسطو في الفصل الحادى عشر . وما لم تختر المحمولات الصحيحة فإن القضية الواحدة تدل على أكثر من معنى مما يؤدي إلى الإرباك . وهذا مهم جداً ومل الأخص في السؤال والجواب الأخذلين . وينبذل كل من أرسطو وابن رشد جهداً عظيماً لبيان جهة التلاب

(١٩) انظر الفقرة ٤ ، وانظر أيضاً تلخيص كتاب المقولات لأرسطو لابن رشد ، تحقيق قاسم وبيروت وهو يدى (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٠) الفقرتين ٩٢ و ٩٣

الأسئلة الجدلية . وفي هذا الموضع يحيل أرسسطو إلى ما ذكره في كتاب الجدل — يعني يحيل إليه وكأنه كان مكتوباً — ويزيد ابن رشد إلى ذلك بلفت نظر القارئ إلى فقرة محددة في كتاب الجدل أولى تلخيصه لذلك الكتاب<sup>(٢٠)</sup> . وأيا كان الأمر الذي يود أن يخذه المرء فيما يتعلق بمسألة تاريخ تأليف كتب أرسسطو ، فإن إشارة ابن رشد ذات مغزى بالنسبة للتساؤل حول تاريخ تأليف تلخيصه كتبه هو أيضاً . وبالرغم من أن أحد المخطوطين العربين المعروفيين لتلخيصه لكتاب الجدل يحوي تاريحاً يوضح متى اتهى ابن رشد من تلخيص الجزء الثاني من كتاب الجدل ، وأن كل المخطوطين يحويان تاريحاً يوضح متى اتهى من تلخيصه لكتاب الخطابة ، إلا أنه لا يعرف أكثر من ذلك عن الفترات التي ألف فيها ابن رشد كتبه أو عن ترتيب تأليفها — ولكن من المهم أن نشير إلى أن حالات ابن رشد في تلخيصه لكتاب الجدل إلى المؤلفات الأخرى في المنطق إنما هي من جهة قول أرسسطو فيها ، وعلى العكس من ذلك هنا وفي تلخيصه للكتب الأخرى في المنطق فإنه يحيل إلى ما قد تبين في كل كتاب — يعني أن الإحالات في تلخيص كتاب الجدل هي إلى مؤلفات أرسسطو وإلى قوله فيها ، لكن في التلخيص الأخرى ليس من المؤكد أنها إشارات إلى كتب أرسسطو فقط بل ويتحمل أن تكون الإشارة أيضاً إلى تلخيص ابن رشد لتلك المؤلفات ، وهذا يوحى بأن ابن رشد صنع أولاً تلخيص كتاب الجدل ثم أتبعه بتلخيصه للكتب الأخرى .

وبالإضافة إلى ما تقدم فإن هذا الفصل عند ابن رشد مختلف عن نظيره في نص أرسسطو ، فعند مناقشة ائتلاف الأسئلة الجدلية فإن أرسسطو ينقد سقراط

(٢٠) انظر الفقرتين ٥٧ و ٥٨ بالمقارنة مع كتاب المماراة لأرسسطو ٢٦-١٤b .

بصورة غير مباشرة دون الإشارة إلى اسمه وذلك بالإلحاح على أن السؤال على طريق التعليم بـ « ما هو » ليس استفهاماً جديلاً<sup>(٢١)</sup> . ويجد ابن رشد في هذا النبذة دعوة للتمييز بين السؤال الجدل والسؤال على طريق التعليم ، ويحجم مثل أسطو عن التصرّح باسم سocrates ، ولكنه في تناوله لنقد أسطو سocrates يدلّ على تقديره لما كان يحاول سocrates أن يصل إليه صناعة الجدل . ويرى ابن رشد أن سocrates كان معلماً وله وجهة نظره الخاصة . ولذلك فهو يرى أن سocrates قد استخدم صناعة الجدل بغرض تعليم الآخرين وليس لفحص عن الأشياء التي كان يجهلها . وبعبارة أخرى فإن ابن رشد يفهم صناعة الجدل عند سocrates على أنها التأليف التعليمي للأقوال التي كانت قد فحصت من قبل بصناعة منطقية أخرى أكثر منها آلة لفحص مجرد . ورغم أن ابن رشد لا يتبع الموضوع هاهنا بأكثرب من هذا ، فإن هذه الملاحظة مهمة لأنها تتفق إلى حد بعيد مع تقديره للجدل الذي يتبناه في تلخيصه لكتاب الجدل لأسطو .



والفصل الرابع عند ابن رشد يناظر الفصلين الثاني عشر والثالث عشر عند أسطو فهو يتناول القضايا ذات الجهات والعلاقات الموجودة بينها . فالقضايا ذات الجهات توجب أو تسلب وجود المعمول لل موضوع من جهة الممكّن أو المحتمل أو الضروري أو الممتنع . والعلاقات القائمة بين هذه الأصناف من القضايا – أي ملزمة أو مقابلة هذه القضايا بعضها ببعض – كثيرة ، ويجد كلام مؤلفينا بيان هذه العلاقات محفوظاً بالصعب ، وهذا صحيح وبخاصة فيما يتعلق بالقضايا ذات الجهات على الممكّن وتلك الدالة على الضروري . وذلك

(٢١) انظر الفقرة ٩ بالمقارنة مع كتاب العبار لأسطو ٣٧-٣٩ .

لأن المعانى المختلفة المرتبطة بكل تعبير نلزم كلًا من أرسسطو وابن رشد بأن يضع شروحًا مطولة مجدها لتوضيح ارتباطهما . وفي كل موضع من هذا الفصل يثابر ابن رشد بمحاجة لتفصيل كل خطوة من خطوات شرحه فيبتعد بذلك عن نص أرسسطو إلى درجة الشروع في مناقشات لم يتعرض لها أرسسطو قط .

فعل سبيل المثال في الفقرة الأولى من الفصل الرابع يذكر ابن رشد أن هناك نوفين من ألفاظ الجهات يدل الأول منها على الضروري وما يتبعه على جهة اللزوم ويعد معه ويدل الثاني على الممكن وما يتبعه على جهة اللزوم و يعد معه . ثم ليؤكد على وضوح تقسيمه هذا بأن القضايا ذات الجهات صارت جهتين يبين أن هذا التقسيم مطابق للوجود وأن الموجود قسمان إما بالقوة — وهو ما يعبر عنه ابن رشد بالمكان — وإما بالفعل — وهو ما يعبر عنه ابن رشد بالضروري . وهذا التقسيم من ابن رشد وليس له ما يناظره في نص أرسسطو . وفي الجانب الآخر يجد ابن رشد قد حذف مناقشة أرسسطو للقضايا ذات الجهات المحتملة ، رغم أنه يشير بصورة عابرة إلى المحتمل بأنه يتبع الممكن كما أنه يشير إلى أن الممتنع غير موجود بالضرورة . وقد أغفل كل ذكر للقضايا ذات الجهات المحتملة في سائر مناقشته وقصر حديثه على القضايا المتعلقة بالضروري والممتنع والمكان . وابن رشد في هذه الفقرة الأولى أيضًا أدق من أرسسطو في تقييم ترتيب المناقشة التالية . فهو منذ البداية يؤكد على أن شرحه سيترک على شخص متقابلات ومتأزمات القضايا ذات الجهات وذلك في القضايا ذات الجهات المعدولة وفي القضايا ذات الجهات البسيطة . فبينما يبين أرسسطو متقابلات القضايا ذات الجهات في الفصل الثاني عشر ومتلازماتها في الفصل الثالث عشر بصورة منفصلة تراه لا يشير إلى ما يدل على الارتباط الوثيق بين المطلوبين .

وبيان ابن رشد في اشتلاف م مقابلات القضايا ذات الجهات يناظر بيان أرسطو لها . وهذا الموضوع يحتاج إلى أن يعالج بإيمان بحسب الشك الحقيق في موضع حرف السلب في مثل هذه القضايا . فشلا عند صياغة مقابل القضية الموجبة بسيطة ذات الجهة — أي عند صياغة قضية سالبة بسيطة ذات جهة — هل يعني أن يوضع حرف السلب مع اللفظة الوجودية — أي الكلمة الرابطة — أو مع المحمول أو في مكان آخر ؟ وبعبارة أخرى ما هو مقابل القضية « يمكن أن يوجد الإنسان عادلا » ؟ فإذا وضعنا حرف السلب مع الكلمة الوجودية وقلنا « يمكن أن لا يوجد الإنسان عادلا » لأن تكون قد أتيتنا بالمقابل بل إن هذه القضية ليست إلا بياناً أوف لمعنى ما هو يمكن . فإذا كان يمكن أن يوجد الشيء فإنه يمكن أن لا يوجد وإلا فهو وحده ضروري بدلاً من أن يكون يمكن . ومع ذلك فواضح أننا لا يمكننا وضع حرف السلب مع المحمول فنقول « يمكن أن يوجد الإنسان لا عادلا » لأن هذه القضية أيضاً هي بيان أوف لمعنى الممكن بدلاً من مقابلها . وهي مثال لقضية موجبة معدولة ذات جهة وليست مثالاً لقضية سالبة بسيطة ذات جهة . ولذلك يكون السبيل الوحيد لصياغة مقابل القضية الموجبة ذات الجهة هو أن يوضع حرف السلب مع الجهة ذاتها . فيكون مقابل القضية التي هي « يمكن أن يوجد الإنسان عادلا » هو القضية « ليس يمكن أن يوجد الإنسان عادلا »<sup>(٢٢)</sup> . ومناقشة ابن رشد المتشابكة الطويلة هذه النقطة التي تبدو لأول وهلة قليلة الشأن تبين بوضوح مدى الصعوبة الحقيقة التي تقف في سبيل الوصول إلى صياغة صحيحة لذات الجهة السالبة وتؤكد الصبلة الوثيقة لهذه المسألة بالمناقشة التالية .

(٢٢) انظر المقررات ٦٥ — ٦٨ بالمقارنة مع كتاب المبارزة لأرسطور ٢٢٤٩، ٢١٥٣٨ .

ورغم أن ابن رشد يصل في النهاية إلى نتائج تمايز نتائج أرسطو في متلازمات القضايا ذات الجهات إلا أن خطوات بيانه تختلف كثيراً عن أرسطو، ففي حين يسرد أرسطو أصناف المتلازمات التي تنشأ عن القضايا ذات الجهات ثم يرتب بعد ذلك أربعاً من هذه القضايا توازني كل واحدة منها مع ثلاثة من متلازماتها في جدول مكون من أربعة أجزاء، فإن ابن رشد يبدأ بتعريف أربعة أصناف مختلفة من القضايا ذات الجهات وأيضاً متلازمتين لكل صنف، ثم يضع هذه القضايا بعد ذلك في جدول من جزءين يتالف من ست قضايا ومقابلاتها الست. وبذلك فإن بيان أرسطو يزيد أربع قضايا عن بيان ابن رشد لأن أرسطو أدرج في بيانه القضايا المحتملة. ومع هذا فإن مناقشة ابن رشد لهذه القضايا هي أدق بكثير فنياً من مناقشة أرسطو. فهو يعرف أولاً كلًا من قضاياه الاثنتي عشر وفقاً للعبارات التي سبق له أن وضعها في تلخيصه – أي موجبة المسكن البسيطة وسالبتها ثم موجبة المسكن المعدولة وسالبتها ثم موجبة المتنع البسيطة وسالبتها ثم موجبة المتنع المعدولة وسالبتها – ثم يورد بعد ذلك مثلاً لكل من قضاياه. وعلى ذلك فعندما يرتب هذه القضايا على صورة جدول أو رسم تخطيطي يصبح يسيراً متابعة بيانه. ومع أن سبب اختلاف عدد وترتيب هذه القضايا عند ابن رشد وعند أرسطو واضح فإن الدافع الذي أدى به إلى ذلك لم يتضح لنا بعد<sup>(٢٢)</sup>.

وهل أية حال فإن الاستعمال المطرد لاصطلاحات الدقة عند ابن رشد يسمح له بأن يبين بوضوح المطلوب الذي ينشأ في متلازمات القضايا الضرورية. وقبل أن يشير إلى هذا المطلوب يلاحظ هو وأرسطو أن المتناقضات هي

(٢٢) النظر في القرنين ٦٩، ٧٠ بالمقارنة مع كتاب المبارزة لأرسطو ١٤٠٨٢، ٢٢.

متلازمات القضايا المتنعة والمكنته . وهذا يعني أن المتلازمة لقضية موجبة مكنته من ضرب « يمكن أن يوجد » هي قضية سالبة متنعة من ضرب « ليس يمتنع أن يوجد » . وكذلك المتلازمة لقضية موجبة متنعة من ضرب « يمتنع أن يوجد » هي قضية سالبة مكنته من ضرب « ليس يمكن أن يوجد »<sup>(٢٤)</sup> . ولكن أرسطو وابن رشد كلاما يلاحظ بشيء من الاهتمام أن الأمور ليست بهذه البساطة بأية حال من جهة القضايا الضرورية . وكما يوضح ابن رشد فإنه يلزم عن القضية الضرورية مقابل القضية المناقضة وليس القضية المتناقضة فقط . ويقدم كلاما بيانا معقدا جدا لهذا الشذوذ . ولكن النقطة الهامة هي أنه من أجل الدلالات المتعددة التي تستخدم بها لفظة « يمكن » تنشأ الصعوبة عندما نحاول الكلام عن القضايا المكنته التي تلزم عن القضايا الضرورية . والتحليل المنطق لا يساعد في توضيح المطلوب ، بل إن ابن رشد يجد نفسه مضطرا للامتناف بأن جدوله قد صمم بصورة خاطئة . وفي النهاية يستنتج كلاما من مؤلفينا أن بيانه يبرهن على أنه ينبغي أن تبدأ المناقشة في متلازمات القضايا ذات الجهات مع فحص عن متلازمات القضايا الضرورية<sup>(٢٥)</sup> .

ويوشى ابن رشد المناقشة بتقديم برهان على قوله إن في الجهات الضرورية المتلازمة لقضية الموجبة المكنته البسيطة « يمكن أن يوجد » هي القضية السالبة المعدولة الضرورية « ليس ضروريًا أن لا يوجد » . ويشتمل برهانه على سرد لمجموع أصناف القضايا الضرورية التي قد تلزم عن القضايا الموجبة المكنته البسيطة — أي السالب البسيط والموجب البسيط والموجب المعدول والساالب المعدول —

(٢٤) انظر الفقرة ٧١ بالمقارنة مع كتاب الممارسة لأرسطو ٣٣-٣٧-٢٢ .

(٢٥) انظر الفقرات ٧٢ - ٨٣ بالمقارنة مع كتاب الممارسة لأرسطو ١٧-٢٣-٣٨-٢٢ .

وخصوص لكل هذه القضايا بعثانية . ويحذف بذلك كل شيء فيها هذا القضية السالبة المعدولة الضرورية ويبين لماذا هي متلازمة فعلاً<sup>(٢٦)</sup> . وهو يختتم المناقشة بالإشارة مرتين إلى أنه بقصد النقل عن أرسطو ، ولكن الجملة التي تعقب كلامه « قال » ليست من نص أرسطو . وأول هذين القولين غير المترابطين بنص أرسطو يتبع ببساطة لابن رشد الإشارة إلى نتيجة المناقشة السابقة بأسلوب أقوى مما فعله أرسطو ، والثاني يسمح له بأن يبين أن هذه المسائل ستناقش بتفصيل أكبر في الكتاب الذي يعقب كتاب العبارة هذا ، وهو كتاب القياس .

+ + +

يعتقد كل من أرسطو وابن رشد أن مشكلة تحديد الصد الصحيح لقضية معينة جذرية بفصل منفرد ، وقد خصص كلامها الفصل الأخير من كتابيهما لهذا السؤال . ومل خلاف النهج الذي اتبعه كل منهما في فصوله السابقة بتجدد أرسطو يتجه هاهنا مباشرة وبالإيجاز إلى حل المشكلة ، بينما يشغل ابن رشد في مناقشات وتأملات مربكة أكثر مما هي مضيئه . وتنشأ المشكلة من حيث أنه يمكن لأى قضية تقريراً أن يقابلها إما سالبها وإما قضية موجبة التي هي مضادة للقضية الأصلية . ويظهر من المثال الذي استعمله كلام من أرسطو وابن رشد أنه يمكن أن تقابل القضية « كل إنسان عدل » القضية السالبة « ولا إنسان واحد عدل » أو القضية المضادة لها « كل إنسان جائز » . وبافتراض مثل هذه القضية لا يتضح في الحال أى هذين الصنفين الآخرين من القضايا يكون أكثر مضادة للقضية الأصلية .

ويدلل أرسطو على جدواه هذا الاستقصاء على أساس أننا لا نشكّل دائمًا حكماً عقلياً يتطابق مع الحكم الذي يعبر عنه في القضية المضادة . ولو كان يمكننا

(٢٦) انظر الفقرتين ٨٣، ٨٢ بالمقارنة مع كتاب العبارة لأرسطو ٢٧-١٨-٢٣.

الوثق من أننا سفهم دائماً مدى الدقة التي تريل بها القضية المضادة القضية التي تقابلاها ، لما كانت تنشأ مشكلة حقيقة . ولكننا نعجز أحياناً عن إدراك مغزى القضية المضادة — أي إدراك أنها مضادة للقضية الأصلية . وفي بعض الحالات فإن ما يبدو قضية مضادة لا يدل فعلاً على حكم مضاد ، ولذلك فإنه رغم أن ما يقابل القضية « الموت شر » هو القضية « الحياة خير » إلا أنها ليستا قضيتيْن متضادتيْن . وذلك أنهما قضيتيْن صادقتان . والقضايا المتضادة شأنها أن تصدق إحداها وتكتَب الأخرى<sup>(٢٧)</sup> .

ويتأمل ابن رشد في هذه المشكلة بذاتها إلا أنه يضع المشكلة في إطار المناقشة السابقة . وبدلاً من طرحها على أنها سؤال آخر ينشأ عن الفحص عن اللفة يذكر القارئ بما قد ذكره في الفصول السابقة ويعرض المشكلة بصورة نعتقد نحن أنها أشد تضاداً . فهو يذكر القارئ بالمناقشة التي مرت للقابلات ويبيّن على التبيين الذي سبق أن وضعه بين القضايا المتعلقة بمعانٍ جزئية أو شخصية وتلك المتعلقة بمعانٍ كافية ، وذلك أن المشكلة الحالية تختص فقط أصناف المقابلات الأخيرة . وفي هذا الموضوع يؤكّد ابن رشد على المعتقدات التي نحفظ بها عن القضايا المضادة ويخلق بذلك انطباعاً مؤداه أنه هو أيضاً يرى أن المشكلة تنشأ أساساً بسبب أنا قد نصل إلى أحكام خاطئة عنها . إلا أنه يبدو كما لو كان غير مقتتنع بذلك المشكلة بهذه الحدود فقط . فيعود إلى مراجعة بيان أرسطو على أساس احتمال أن لا تتفق أحکامنا العقلية مع معنى الأحكام التي تتحققها في الكلام . وبذلك يجعل ابن رشد نقطة الخلاف تتحول إلى البحث عن أي صنف من القضايا هو أخرى أن يقع لنا التصديق به . وهو يأخذ كقدمة منطقية القول

<sup>(٢٧)</sup> انظر كتاب المبارزة لأرسطرو 23b-23a.

المذكور في بداية تلخيصه من جهة الاتصال بين الفاظنا والمعانى التى فى نفوسنا ثم يفحص عن قوة اعتقادنا فى مضاد قضية ما وعن قوة اعتقادنا فى سلبها أيهما أقوى اعتقادا لنا . وبعبارة أخرى تعتمد المشكلة التى يفحص عنها ابن رشد على ما قيل من قبل فى اسطقطاسات اللغة وفي اشتلافها ، وليس على التبادل المحتمل بين الكلام والإدراك الذهنى <sup>(٢٨)</sup> .

ولكن صياغة المشكلة هكذا هي صياغة غير صحيحة لها . وإن كان ما نعتقد أنه مضاد يشبه ما هو مضاد فى الحقيقة ، فإن اعتقاداتنا كثيرة العدد حتى أنه لا يوجد اتصال بين الاعتقاد والحقيقة على الدوام . وابن رشد نفسه يعترض بهذا التبادل متعددًا بضمير المتكلم دون الإشارة إلى نص أرسطو . ومثل هذا الافتراض لا يحثه على الرجوع إلى قول أرسطو فى المشكلة بل يدفعه إلى الكشف عن أصول التبادل وبعد ذلك إلى الشرح بما يجعلنا نقبل من غير شك قضية ما كمضادة لقضية أخرى <sup>(٢٩)</sup> . وعند هذه النقطة فقط يعود قوله فى التلخيص إلى السير مع قول أرسطو .

وابن رشد مثل أرسطو ، يرى أن القضية السالبة تقوم بصورة أكمل كمضادة لقضية ما . وهو لا ينكح أن كثيراً من الاعتقادات والقضايا قد تكون مضادة لقضية ما ، ولكنه يصر على أن هناك اعتقادا واحدا وقضية واحدة اللذان هما المضاد بغير نزاع . والقضية السالبة هي مضاد ذاتي بين في نفسه . وهذا يعني أنه في حين يحتاج إلى المرور بمجموعة من الخطوات المنطقية حتى تفهم

(٢٨) انظر الفقرتين ٨٥ و ٨٦ بالمقارنة مع الفقرتين ٢، ٣.

(٢٩) انظر الفقرات ٨٧ - ٨٩ بالمقارنة مع كتاب العبارة لأرسطو ١٤- ٢٣٦.

لماذا تضاد القضية « كل إنسان يوجد جائراً » القضية « كل إنسان يوجد عادلاً » يظهر مباشرة لماذا تكون القضية « ولا إنسان واحد عدل » ضدًا لها، أو كما يبين ابن رشد على سبيل الإيضاح الأكثـر ، فإن العـدم — وهو عدم الوجود — أكثر مضـادة من أي نوع آخر من أنواع التضـاد مثل الكـون أو الفـسـاد . وغير الـوجود أو عدم الـوجود هو أكثر مـضـادة لأنـه لا يـدخل في الـوجود الـبـنة ، وكـلا من تلك المـتضـادات الآخـرى تـدخل فـيه ، وإنـ كانـ ذلك بالـاتفاق فقط . وحيـث أنـ السـابـ يـزيل قـوة القـضـية المـوجـبة تمامـا ، فإـنه يـمثل ضـدا ذاتـيا ، وأيـضاً يمكن استـخدـامـه كـمضـادـ في غيرـذلك من الـاعـتقـادات والـقـضـايا الـتـى لـيـس لـهـا مـضـادـ .

ويـحـاول أـرسـطـو بـعـد إـثـيـاتـ أنـ القـضـية السـالـبة أـنـ تـضـادـا لـلـقـضـية المـوجـبة أـنـ يـختـمـ قولـه بـبيـانـ أـنـ انـكـاسـ الحـكـمـ السـابـقـ صـادـقـ أـيـضا . وـالـفـاـيـةـ هـاـ هـنـاـ هـىـ تـبـيـينـ أـنـ الصـلـةـ بـيـنـ الـإـيجـابـ وـالـسـلـبـ هـىـ التـضـادـ الـأـسـاسـى . وـيـتـابـعـ ابنـ رـشـدـ بـيـانـ أـرسـطـوـ فـكـلـ تـفـصـيلـاتـه ، وـيـدـعمـهـ بـعـضـ الشـئـ بـالتـوـسـعـ فـبـيـانـ سـبـبـ عـدـمـ تـضـادـ الـأـشـكـالـ الـأـخـرىـ مـنـ إـمـكـانـاتـ الـقـضـاياـ . وـبـعـدـ ذـلـكـ يـنـهـىـ كـلـمـةـ بـيـنـ الـمـؤـلـفـينـ الـمـناـقـشـةـ بـبـيـانـ أـنـ جـهـةـ الـمـضـادـ لـاـ تـأـثـرـ بـأـيـ حـالـ إـذـاـ دـلـ عـلـ الـإـيجـابـ بـتـعـبـيرـاتـ كـلـيـةـ . وـابـنـ رـشـدـ فـسـرـدـ فـسـبـهـ لـمـذـهـ النـقـطـةـ مـقـنـعـ بـبـيـانـهـ السـابـقـ بـصـورـةـ تـجـعـلـهـ يـعـدـ صـيـاغـةـ مـصـطـلـحـاتـهـ الـخـاصـةـ . فـهـوـ الـآنـ يـعـرـفـ الـقـضـيةـ السـالـبةـ بـأـنـهاـ الـضـدـ الـمـنـاسـبـ الـوـحـيدـ ، وـيـبـدـوـ أـنـ نـسـىـ أـنـ هـنـاكـ حـالـاتـ أـخـرىـ لـلـتـضـادـ . وـعـلـ ذـلـكـ فـعـنـدـماـ يـشـرـحـ صـيـاغـةـ السـالـبـ الـكـلـيـ لـقـضـيةـ مـوجـبةـ كـلـيـةـ يـتـكـلـمـ عنـ هـذـاـ السـالـبـ عـلـ أـنـهـ الضـدـ فـذـاهـ وـبـهـذاـ يـبـدـ المـعـنىـ الـأـكـثـرـ شـيـوعـاـ لـلـضـدـ إـلـىـ طـىـ الـمـسـيـانـ . وـوـقـفـاـ لـلـاحـظـاتـ ابنـ رـشـدـ فـفـرـاتـ سـاقـةـ فـوـانـ ضـدـ الـقـضـيةـ «ـ كـلـ

(٢٠) انـظـرـ الـقـرـتـيـنـ ١٠ وـ ١١ـ بـالـمـارـاثـةـ معـ كـتابـ الـعـارـةـ لأـرسـطـوـ ٣٢-٣٣.

إنسان خير» يلغي أن يكون «كل إنسان ليس بخير». وذلك لأن صياغة الضد تكون بتعديل ممول القضية ولكن ابن رشد يقدم هنا القضية «ولا إنسان واحد خير» على أنها هي القضية المضادة. وهو يفعل هذا رغم أنها حالة سالبة في الحقيقة<sup>(٣١)</sup>.

وبعد إثبات النهاية الأساسية المنطقية يذكر أرسطو وابن رشد القاري بأن هذه الإشارات إلى المضادات لها حدود معينة. فمن بين حكيمين متضادين يلزم أن يصدق أحدهما وأن يكذب الآخر، والسبب كما يقول ابن رشد:

«ليس يمكن أن يكون حق ضدًا لحق ولا اعتقاد حق لاعتقاد حق  
ولا لفظ مناقض للفظ إذا كان كلامهما يدلان على معنى هو في نفسه حق».

وهو يواصل بعد ذلك بيان أن المعتقدات المتضادة لا توجد إلا في القضايا التي موجباتها وسبلاتها متناسبة، ورغم أن أرسطو كان فانما ترك هذه الملاحظات النهاية مع التأكيد على أنه لا يمكن لمضادتين أن تجتمعما معاً في الموضوع الواحد، فإن ابن رشد يثير انتباه القاريء إلى المناقشة السابقة لهذه المشكلة ويعدد بعد ذلك أصناف القضايا التي تقبل المتضادات<sup>(٣٢)</sup>. وهو بهذا لا يغير قول أرسطو أو يحرره بأية حال، ولكنه يجعل النهاية أكثر وضوحاً بالفعل، ويذكر القاريء بأنه سبق مناقشتها فصلاً، وعلى ذلك فإن رشد عند نهاية تلخيصه كما هو الحال في فصوله السابقة وفي هدفه وهو تأكيد معانٍ كتب أرسطو بصورة واضحة مع إضافة تفسيرات مفضلة لمعانٍ أرسطو التي وردت متضدية.

(٣١) انظر الفقرتين ٩٢ و٩٣، وكذلك الفقرة ٩٤ بالمقارنة مع الفقرات ٧١ — ٧٣ و٧٨.  
وانظر أيضًا كتاب العبارة لأرسطو ٦-٢٤b-٣٣b-٢٣b.

(٣٢) انظر الفقرتين ٩٥ ، ٩٦ بالمقارنة مع كتاب العبارة لأرسطو ٩-٧٦b-٢٤b.



وبهذا المعنى يعد ابن رشد مفسراً كفؤاً مفيداً لنص أرسطو ، وهو يرشدنا إلى كيفية قراءة هذا المؤلف ، وينبهنا إلى المشاكل التي قد تهملها أولاً تنبئه لنا على وجودها . واهتمام ابن رشد المتوالي بالتفسير المتقن يؤدي به إلى الاستفاضة في عرض المعانى المتضمنة في ملاحظات أرسطو وإلى الكشف عن ما يجمع الأجزاء المختلفة للنص . ومعرفة ابن رشد ووعيه بأراء المفسرين المتقدمين لكتاب أرسطو يتتيحان له أن يطيل في تبيين ملاحظات أرسطو دون أن يؤدي به ذلك إلى إساءة الفهم أو الشرح أو إلى استنباط نتائج ينكرها أرسطو . وعلى العكس من ذلك فإن طريقة عرض ابن رشد التي اختارها للتخيص كتاب أرسطو ساهمت في تأويل أدق للنص مع إدراكه لوصف أرسطو الشامل لكيفية تأدية اللغة لوظيفتها .

ومع ذلك فقد بقيت عدة مسائل في نص أرسطو لم يحلها ابن رشد بصورة مرضية تماماً . وعلى سبيل المثال فييناً كان من الواضح أن ملاحظات أرسطو عن الجهة التي تدل عليها اللغة لأى شخص يعرف اللغة اليونانية يمكن توضيحها لشخص متمكن من العربية ، لا نجد بياناً واضحـاً للصلة بين اللغة والطبيعة والوضع . ونحن نلاحظ أنه يمكن الحديث عبر تقاليـد لغوية عن القواعد التي تحكمها ونقبل التأكيد بأنـا جميعـا ندرك نفس الموجودـات الطبيعـية ، مهما قـيـنا بالتعبير عن تلك الموجودـات وعن علاقـاتها بـتقـالـيدـنا الـلغـويـةـ المختلفةـ . ولـكـنا لا نـصادـفـ هـاـ هـنـاـ بـيـانـاـ كـامـلاـ لـحـصـولـنـاـ عـلـىـ هـذـهـ الصـورـةـ العـامـةـ . وأـيـضاـ فـيـانـاـ اـتـمـيـناـ مـنـ هـذـاـ التـلـخـيـصـ بـفـهـمـ أـوـضـعـ

لـصـيـاغـةـ الـفـضـيـاـ وـوـعـىـ أـكـبـرـ الـعـلـاقـاتـ الـمـخـلـفـةـ بـيـنـ قـضـيـاـيـاـ ، إـلـاـ أـنـاـ لـاـ نـفـهـمـ فـ

الـحـقـيـقـةـ لـمـاـذـاـ هـيـ مـحـبـيـةـ ، وـقـدـ شـرـحـ ابنـ رـشـدـ ماـ قـالـهـ أـرـسـطـوـ عـنـ تـلـكـ الـعـلـاقـاتـ ،

كـمـ طـوـرـ تـمـاماـ مـلـاحـظـاتـ أـرـسـطـوـ وـلـكـنـهـ لـمـ يـدـلـ عـلـىـ صـحـيـةـ وـلـمـ يـبـيـنـ مـغـزـاهـاـ .

وـرـغمـ أـنـ الغـرـضـ الـأـقـصـىـ مـنـ مـعـرـفـةـ مـقـابـلـةـ الـفـضـيـاـ بـعـضـهاـ بـعـضـ وـتـلـازـمـهاـ يـنـبـيـ أنـ

يجعلنا قادرين على صياغة مقدمات القياسات المنطقية بوضوح أ كثُر فإن ابن رشد لا يكاد يذكر كيف تهدنا هذه الأمور لفهم ما سيدرك في كتاب القياس . وكذلك فيما عدّا إشارات ابن رشد لها هنا لللاحظات عن العدم المشار إليها في كتاب المقولات لأنّجدا أية محاولة لربط تعلم ذلك الكتاب بتعلّم هذا الكتاب .

وهناك بعض المسائل التي لم يذكرها أسطو كنا ننتظرن من ابن رشد أن يشيرها . فالرغم من المشاكل الواضحة في وصف أسطو لمبدأ التناقض فإنه يدافع عنه بأنه يجب أن يكون مبدأ ذاتيا ولا بد . ويمثل ابن رشد وصف أسطو بصورة تكشف لمساندة وجود الأمور الممكنة المستقبلة ومساندة الصعوبات الحقيقة بالعلاقات بين القضايا الممكنة والضرورية ، ولكنه يترك المبدأ سليما – وتبين سبب فعل ابن رشد ذلك يتبع لنا أن ندرك المبدأ بصورة أكمل . وأيضا إذا عرفنا لماذا يقبل ابن رشد مصطلحات المفسرين ويرتب قضايا أسطو في صورة قضايا ثانية وقضايا ثلاثة قد نفهم مدى استخدامه لهذه التفاصير وتقديره لفائدتها . وأيضا كنا نحب بياناً أطول يوضح لنا لماذا بعض المقابلات ليست دائماً متناسبة . ويمدنا ابن رشد بالحيوط الأولى لذلك بوصفه بجهات تقابل كل صنف من أصناف هذه القضايا المتناسبة أو عدم تقابلها . ولكنه لا يتجاوز ذلك التعريف إلى البحث عن سبب حدوث ذلك .

ومع ذلك قد يكون من غير الإنصاف أن ننقد ابن رشد لقصصيه في توضيح المسائل التي تركها أسطو غامضة أو لنفوره من إثارة مسائل لم يثرها أسطو فقط . وعل كل حال فقد ذكر ابن رشد أن هدفه إنما هو بيان مذهب أسطو وهو لا يدعى في أي مكان أنه يقصد إلى تنفيذ ذلك المذهب . وبالإضافة إلى ذلك

فإن تلخيصه شاهد صادق على الجمجم بين العمق والبساطة الذي تعودنا أن نجده في كتب القدماء ، ويشير الكتاب من المسائل أكثر مما يحمل ، وذلك لأنه يجعلنا نفك جنبا إلى جنب مع المؤلف . وبذلك يزودنا كل من ابن رشد وأرسطو بعناصر الإجابة على السؤال حول العلاقة بين الطبيعة واللغة والوضع دون أن يزودانا في الواقع براجحة ما . وي بيان لنا كلاماً كيف تنشأ اللغة بالوضع ويؤديان بما إلى التفكير في المدى الذي تمكّس فيه اللغة النظام الطبيعي . ولكن لا يصرح أي منها كيف تدل اللغة على هذا الأمر ، لأن مثل هذا السرد يعتمد على بحث آخر في الطبيعة وفي النفس البشرية . ومع ذلك الإغفال منها فإن كلاماً يؤكد على أن مثل هذا البحث سوف يكشف عن العلاقة بينهما لأن كلاماً مقتضي بأن النفس البشرية يمكنها إدراك النظام الطبيعي . وهذا يعني أن كلاماً يرى أنه يمكن للإنسان أن يفهم العالم الذي يعيش فيه ، ليس فقط لأن الإنسان له قوة عقلية على أن يفعل ذلك بل أيضاً لأن من شأن العالم أنه معلوم ومدرك . إلا أن مؤلفينا يقتصران هنا على بحث الآلات التي نستطيع بها متابعة المهمة — وهي الأقوايل ، والأسماء والكلمات التي تؤلفها ، ومتلازماتها أو متقابلياتها .

## من فيج التحقيق

اعتمد هذا التحقيق الخاص بتلخيص كتاب العباره مثله في ذلك مثل تحقيقنا للكتاب السابق وهو تلخيص كتاب المقولات على ست خطوطات ، وبالرغم من معرفتنا بوجود سبع خطوطات أخرى لم تتمكن حتى الآن من الحصول على تصورات لها . إلا أن هذه الخطوطات التسعة تنتهي إلى أسرة من الخطوطات اعتمدنا أربعا منها في تحقيقنا هذا . وهذه الخطوطات – في رأينا – لا يؤثر كثيرا على تحقيقنا الحال ، فهي من خلال الأوصاف المقدمة عنها في الفهارس تنتهي إلى أسرة متأخرة ، بالإضافة إلى حداثة تاريخ نسخها و مشابهتها لما اعتمدنا عليه من نسخ تلك الأسرة من ناحية الأخطاء ونقص بعض الفقرات . والأهم من ذلك أنها مثل الخطوطات الأربع التي اعتمدنا عليها لا تحتوى إلا تلخيصا لأربعة من الكتب الأولى فقط وهي المقولات والعبارة والقياس والبرهان ، وقد كتبت جميعهما بالشرق الآسيوي . وعلى ذلك فإن الرغبة العلمية في تقصي كل النسخ هي فقط التي تدعوا إلى الأسف لعدم تمكننا من الحصول على تصورات هذه الخطوطات التسعة .

والنص المقدم هنا مبني أساسا على استخدامنا لخطوطتين قد يمتن هما أقدم خطوطات الكتاب فيما نعلم ، ونعني بهما خطوطه مكتبة لورزياانا رقم 54 CLXXX ، بمدينة فلورزيا ، وخطوطة مكتبة جامعة ليدن رقم ٢٠٧٣ بهولندا . وقد بلغت عدد حالات القراءة التي اختلفت فيها روايات الخطوطتين ٢٩٥ حالة ، فضلنا

قراءة مخطوطة فلورنزا في ٢١٩ حالة منها . والدافع إلى ذلك هو الاقتناع بأن مخطوطة فلورنزا قد قدمت في هذه الحالات رواية أفضل وضرورية لأن يستقيم النص . وهناك أسباب أخرى — سبق بيانها في مقدمة كتاب المقولات — دفعت إلى اعتبار مخطوطة فلورنزا أصلاً أول في التحقيق وهي قدم مخطوطة فلورنزا الزمني عن قرينتها مخطوطة ليدن ، وأيضاً ما ثبت من الفحص الداخلي للنص حيث استبان لنا أن الأصل الذي نقلت عنه نسخة فلورنزا يمثل فترة زمنية لف Kramer ابن رشد أحدث مما يمثله نص مخطوطة ليدن ، يدعم ذلك أيضاً دقة العبارة اللغوية المستخدمة في نسخة فلورنزا عندما يكون هناك اختلاف بين رواياتهما . وقد سبق لنا أن بياننا في مقدمة كتاب المقولات وصفاً دقيناً للنسخ لا داعي لإعادته هنا . ولكن سنبين فقط أين يقع تلخيص كتاب العبارة في كل من هذه المخطوطات . يقع كتاب العبارة في مخطوطة فلورنزا في ١١ ورقة ، فيبدأ في الورقة ١٢ بـ و إلى الورقة ٢٢ و . ويقع في مخطوطة ليدن في ١٢ ورقة ، فيبدأ بالورقة ١٢ و ثم ينتهي بالورقة ٢٢ ظ ، مع ملاحظة أن الورقة ٢٠ قد تكررت رقميها . وقد أشرنا بهامش النص المطبوع إلى أرقام أوراق مخطوطتي فلورنزا وليدن اللتين اتخذناهما أصلاً للتحقيق . أما مجموعة المخطوطات الأخرى والتي اتخذت أصولاً مساعدة فأولاهما مخطوطة دار الكتب المصرية بالقاهرة رقم ٩ منطق ، ويقع تلخيص العبارة بها في ٣٠ ورقة ، تبدأ في الورقة ٢٧ ظ وتنتهي في الورقة ٥٧ ظ . وقد قدمت مخطوطة القاهرة في أحد عشر حالة ( انظر الفقرة ٧ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٣٣ ملاحظة ٦ ، الفقرة ٢٤ ملاحظة ٨ وملاحظة ١٠ ، الفقرة ٣١ ملاحظة ٥ ، الفقرة ٣٤ ملاحظة ١ ، الفقرة ٢٤ ملاحظة ٩ ، الفقرة ٥٦ ملاحظة ٥ ، الفقرة ٧٢ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٧٥ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٨٣ ملاحظة ٤ ) قراءة أفضل

مما في خطوطى فلورنزا ويلدن . وثانية هذه الخطوطات هي خطوط مشكورة رقم ٣٧٥ بطهران ويقع كتاب العبارة بها في ٢١ ورقة تبدأ في الورقة ١٨ و ثم ينتهي في الورقة ٣٧ ظ ، مع ملاحظة أنه قد سقط ترقيم ورقة بعد الورقة رقم ٣٣ . وقد قدمت خطوط مشكورة قراءة أفضل مما في خطوطى فلورنزا ويلدن اتفقت مع القراءات السابقة لخطوطة القاهرة في سبع من الحالات الأحد عشر فقط ( انظر الفقرة ٧ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٤ ملاحظة ٨ ، الفقرة ٢ ملاحظة ٩ ، الفقرة ٥٦ ملاحظة ٥ ، الفقرة ٧٢ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٧٥ ملاحظة ٣ ، الفقرة ٨٣ ملاحظة ٤ ) ثم قدمت في مرة واحدة ( الفقرة ٦٦ ملاحظة ١ ) كلية لم ترد في سائر الخطوطات . وقد قدمت في موضعين آخرين ( الفقرة ١١ ملاحظة ٦ ، الفقرة ٥٧ ملاحظة ٥ ) قراءة أفضل مما في خطوطى فلورنزا ويلدن و مما في خطوط القاهرة . أما الفقرات الباقية في ملاحظات خطوط القاهرة ( وهي الفقرة ٢٣ ملاحظة ٦ ، الفقرة ٢٤ ملاحظة ١٠ ، الفقرة ٣١ ملاحظة ٥ ، الفقرة ٤٣ ملاحظة ١ ) فإن خطوط مشكورة قد اتفقت مع خطوطى فلورنزا ويلدن . وأما خطوط مكتبة شستر بيتي رقم ٣٧٦٩ بدبيان فإن نص كتاب العبارة يقع بها في ٣١ ورقة ، تبدأ في الورقة ٢٩ ظ وتنتهي في الورقة ٦٠ و . وقد اتفقت قراءة هذه الخطوط مع خطوط القاهرة في تسعة مواضع من الموضع الأحد عشر السابق الإشارة إليها ، واختلفت معها في موضعين ( الفقرة ٢٤ ملاحظة ٨ و ملاحظة ١٠ ) وقد قدمت قراءة واحدة موافقة لقراءة خطوط مشكورة في الفقرة ٥٧ ملاحظة ٥ . أما الخطوط الرابعة وهي خطوط مكتبة شوراي مل رقم ٥٤٩٦ بطهران ، فإن نص كتاب العبارة يقع بها في ٢٦ ورقة ، تبدأ بالورقة ٢٥ وإلى

الورقة ٥٠ و . وقد انفتقت قراءة هذه المخطوطة مع جميع القراءات السابق  
الإشارة إليها من مخطوطة شتربيلتي .

وقد قسمنا النص المقدم هنا — كاف كل تحقيقاتنا لتلخيص كتب  
أرسطو في المتنق — إلى فقرات وحاولنا أن تكون كل فقرة دالة على قول  
أرسطو حين يذكر ابن رشد كلمة « قال » ، أو أن تكون دالة على قول لأرسطو  
ولم يذكر ابن رشد كلمة « قال » أو عندما يذكر ابن رشد أقوالا ليست من  
نص أرسطو . وفي الأحوال الـ لم يشر ابن رشد فيها إلى أرسطو بكلمة « قال »  
كان تقسيمنا للنص إلى فقرات وما ذكرناه بهامشه من أرقام لصفحات وسطور  
نص أرسطو كما ورد في نشرة بيك لكتب أرسطو (برلين ١٨٣١ م) غير معين  
لتابعة نص أرسطو وأيضا لإبراز إبداع ابن رشد حين يتحرر من نص أرسطو  
ليذكر شيئا مما أغفله أرسطو ، أو ليقول ما يريد قوله مما يكون مفيدا لفهم  
نص أرسطو . وقد رتبنا الملاحظات في المهامش تبعا لسلسل أرقام الفقرات  
وسلسل الملاحظات الخاصة بكل فقرة على حدة ، وأشارنا أيضا في المهامش  
مقترنة بجمة إلى المصادر التي رجع إليها ابن رشد وأشار إليها سواء كتب أرسطو  
أو ابن رشد نفسه أو غيرها .

## رموز الكتاب

- ف : مخطوطة رقم 54 CLXXX في مكتبة لورزيانا بمدينة  
فلورنسا بإيطاليا .
- ل : مخطوطة رقم ٢٠٧٣ في مكتبة جامعة ليدن بهولندا .
- ق : مخطوطة رقم ٩ منطق في دار الكتب والوثائق القومية بمصر .
- م : مخطوطة رقم ٣٧٥ مشكورة في المكتبة المركزية بجامعة طهران  
إيران .
- د : مخطوطة رقم ٣٧٦٩ في مكتبة شستر بيتشي بدبليون بإيرلندا .
- ش : مخطوطة رقم ٥٤٩٦ في مكتبة شوراي مل بطهران إيران .
- ه : إهمال في النقط .
- ح : في الحاشية .
- يد<sup>٢</sup> : ماقتبته يد غير يد ناسخ المخطوطة .
- + : زيادة .
- : نقص .

تألخيص

كتاب العبارة

لابن رشد

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَسَلَّمَ<sup>(١)</sup>

## الفصل الأول

١٦ ١-٣ (١) قال : ويتبين أن تقول أولاً ما هو الاسم وما هي الكلمة . ثم تقول  
بعد ذلك ما هو الإيجاب والسلب وبالجملة ما هو الحكم والقول الذي هو جنس  
الإيجاب والسلب .<sup>(٢)</sup>

١٦٤-٩ (٢) فنقول : إن الألفاظ التي ينطق بها هي دالة أولاً على المعانى التي في  
النفس ، والحرف الذى تكتب هي دالة أولاً على هذه الألفاظ . وكما أن  
الحرف المكتوبه - أعني النط - ليس هو واحداً بعينه لجميع الأمم كذلك  
الألفاظ التي يعبر بها عن المعانى ليست واحدة بعينها عند جميع الأمم . ولذلك  
كانت دالة هذين بتواء لا بالطبع . وأما المعانى التي في النفس ، فهي  
واحدة بعينها للجميع كأن الموجودات التي المعانى التي في النفس أمثلة لها دالة  
عليها هي واحدة موجودة بالطبع للجميع . ولكن القول في جهة دالة المعانى التي

٥

١٠

عنوان (١) صل... حل ف ، ل : + سيدنا ل ؛ — ق ، م ، د ، ش .

(٢) محمد وآل ف ، ل : + وسلم تسليماً كتاب المبارلة ؛ — ق ، م ، د ، ش .

(١) (١) جنس ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + يعرض له (ح) ف .

(٢) (١) هي ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١) ليست ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + هي ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) هذين ف ، ق ، م ، د ، ش : هاتين ل .

ف النفس على الموجودات خارج النفس هو من غير هذا العلم . وقد تكلم فيه  
ف كتاب النفس .

(٣) والألفاظ تشبه المعانى المعقولة في أنه كما أن الشيء ربما كان  
معقولاً من غير أن يتصف بالصدق والكذب ، كذلك اللفظ ربما كان مفهوماً  
من غير أن يتصف بصدق ولا كذب . وكما أنه ربما كان المقول / من الشيء  
يتصف بالصدق والكذب ، كذلك اللفظ قد يكون ما يفهم منه يتصف<sup>(١)</sup>  
بالصدق والكذب . والصدق والكذب إنما يلحق المعانى المعقولة والألفاظ  
الدالة عليهما متى ركب بعضها إلى بعض أو فصل بعضها من بعض . وأما متى  
أخذت مفردة ، فإنه ليس تدل<sup>(٢)</sup> على صدق ولا كذب . والاسم والكلمة يشبهان  
المعنى المفردة التي لا تصدق ولا تكذب ، وهي التي تؤخذ من غير تركيب  
ولاتفصيل . مثال ذلك قولنا إنسان وبياض ، فإنه متى لم يقترن به يوجد أو  
ليس يوجد فليس هو بعد لاصدقا ولا كاذبا ، بل إنما يدل على الشيء المشار  
إليه من غير أن يتصف بذلك الشيء بصدق ولا كذب . ولذلك كان قولنا عذر  
أي وعفاء مفسر ل ليس يتصف بصدق ولا كذب ما لم يقترن<sup>(٣)</sup> بذلك<sup>(٤)</sup> يوجد  
أو ليس يوجد إما مطلقاً وإما في زمان فتقول عذر أيل موجود عذرأيل غير موجود  
أو عذرأيل يوجد أو لا يوجد .

(١) (١) يتصف ف ، م : متصف ل ، ق ، مصنف ، ش .

(٢) تدل ف : يدل ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) يقترن ، ف ، د : يقترن ل ، م ، ش ، يقترن ق .

(٤) بذلك ب ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + قولنا ل ، د ، ش .

## القول في الاسم

(٤) والاسم هو لفظ دال بتواءٍ على معنى مجرد من الزمان من غير أن يدل واحد من أجزاءه إذا أفرد على جزء من ذلك المعنى سواء كان الاسم المفرد بسيطاً - مثل زيد أو عمرو - أو مركباً - مثل عبد الملك الذي هو اسم لرجل . وذلك أن عبد الملك الذي هو اسم لرجل إذا أفرد عنه عبد أو الملك لم يدل على جزء من المعنى الذي دل عليه مجموعهما كما يدل عليه في قولنا عبد الملك إذا أردنا أنه عبد الملك . فإن عبداً يدل هاهنا على جزء من المعنى الذي دل عليه قولنا عبد الملك ، وكذلك الملك يدل على جزء من المعنى . والفرق بين الأسماء البسيطة والأسماء المركبة - مثل عبد قيس وبعل بك - أن الجزء من الاسم البسيط - وهو المقطع الواحد من المقاطع التي ترکب<sup>(١)</sup> منها الاسم - ليس يدل على شيء أصلاً لا بالذات ولا بالعرض - مثل الرأي من زيد . وأما الجزء من الاسم المركب ، فيليس يدل إذا أفرد إلا بالعرض - مثل أن يتفق لمن اسمه عبد الملك أن يكون عبداً ملكاً .

(٥) وإنمازيد في حد الاسم بتواءٍ من قبل أن الألفاظ التي ينطق بها الناس ليست دالة بالطبع - مثل كثير من الأصوات<sup>(٢)</sup> التي تتعلق بها

(٤) (١) تركب ف : تركب ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) (٢) الأصوات ف ، ق ، م ، د ، ث ، اللام ، اللام ، اللام ، اللام .

الحيوانات وهي الأصوات <sup>(٢)</sup> التي لا تكتب . فإن الأصوات <sup>(٣)</sup> التي ينغم بها كثير من الحيوان مؤلفة من المقاطع التي تؤلف منها الألفاظ التي ينطق بها الإنسان أو من مقاطع مؤلفة من حروف تقاربها في المخرج وهي دالة على معانٍ في أنفسها <sup>(٤)</sup> عند الحيوان .

٦ ) والاسم منه محصل وغير <sup>(١)</sup> محصل . فاما المحصل فهو الاسم الدال على الملاكات - مثل إنسان وفرس . وأما غير المحصل فهو الاسم الذي يركب <sup>(٢)</sup> من اسم الملكة وحرف لاف الألسنة التي يستعمل فيها هذا النوع من الاسم - مثل قولنا لا إنسان ولا حيوان . وهذا الصنف من الأسماء إنما سمى أسماء غير محصل لأنه لا يستحق أن يسمى أسماء بإطلاق إذ كان لا يدل على ملكة ولا هو أيضا قول سالب لأن دلالة الاسم المفرد وإن كان مركبا . ولذلك قد يلحقه السالب كما يلحق الاسم المحصل .

٧ ) والاسم أيضا إذا نصب أو خفض أو غير تغييرا آخر مما أشبه ذلك لم يقل فيه إنه اسم بإطلاق بل <sup>(١)</sup> أسماء معرفا <sup>(٢)</sup> . فتكون الأسماء <sup>(٣)</sup> أيضا منها

(٢) الأصوات ف ، ق ، م ، د ، ش : الالفاظ (مع علامة صبح) ف ، ل .

(٣) انفسا ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + اهـ ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) (١) وغيره : ومنه غير ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) يركب ف : (هـ) ل ؛ تركب ق ، د ، ش ؛ يتربك م .

(٦) (١) أسماء معرفات : أسماء معرف ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٧) أيضا منها ف : منها أيضا ل ، ق ، م ، د ، ش .

١٦٣٠-٣٤  
ل ١٢ ظ

١٦٤١-٥

صرفه ومنها غير صرفه . والحد الذى حد به الاسم يشملها جميعاً ، إلا أن الفرق بين المصرف وغير المصرف – وهو المفهوم في كلام العرب – أنه إذا أضيف إلى الأسماء المصرفية – وهي التي تسمى المائلة أيضاً مثل<sup>(٣)</sup> كان أو يكون أو هو الآن قبيل زيداً كان بالنصب أو زيد يكون باللحن – لم يصدق ولم يكذب . والاسم الغير مصرف – وهو المسمى المستقيم – إذا أضيف إليه واحد من هذه ، كان صادقاً أو كاذباً – مثل قولنا زيد كان أو زيد وجد بالرفع .

(٨) وهذا هو ما ذكره من حد الاسم وأصنافه .

### القول في الكلمة

16-6-12

(٩) والكلمة – وهي<sup>(١)</sup> التي تسمى عند نحو<sup>(٢)</sup> "الرب الفعل" – هي لفظ دال على معنى وعلى زمان ذلك المعنى المحصل بأحد الأزمان الثلاثة التي هي الماضي أو الحاضر أو المستقبل ، وليس واحد من أجزائه يدل أيضاً على انفراده وذلك بالذات . وخاصة الكلمة أنها تكون أبداً خبراً لامتحنا عنها ومحولاً لاموضوعها . ولذلك تدل أبداً على معنى شأنه أن يحمل على غيره ، وذلك إما<sup>(٣)</sup> أن تكون بصيغتها تدل على المعنى المحمول وعلى ارتباط المحمول بالموضوع وذلك حيث تكون خبراً بنفسها – مثل قوله زيد يصبح وزيد<sup>(٤)</sup> يمشي – وإما أن تكون بصيغتها تدل على ارتباط المحمول بالموضوع إذا كان المحمول اسماء من الأسماء – مثل قوله زيد

١٠

١٥

(٢) مثل ق ، م ، د ، ش : - ف ، ل .

(١) وهي ل ، ق ، م ، ش : - ف ، هـ ، د .

(٢) نحو ف : - ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) بان ف ، ق ، م ، ش : ان ل ، د .

(٤) وزيد ف ، زيدل ، ق ، م ، د ، ش و

ف ١٣ و يوجد حيوانا . والمحمول الذي / يدل <sup>(٥)</sup> على ارتباطه بالموضوع ، إما أن يكون مما يقال في موضوع – وذلك إذا كان عرضا في الموضوع – وإما أن يكون مما يقال على موضوع إذا كان <sup>(٦)</sup> المحمول جزءا من الموضوع . وما زيد في حد الكلمة من أنها تدل مع دلالتها على المعنى على زمان ذلك المعنى هو الفصل الذي به تفارق الكلمة الاسم . وذلك أن قولنا يصبح – وهو كلمة – يدل على ما يدل عليه قولنا <sup>(٧)</sup> صحة – وهو اسم – وعلى الزمان الحاضر أو المستقبل الذي فيه <sup>(٨)</sup> توجد الصحة .

(١٠) والكلية أيضا منها محصلة ومنها غير محصلة ، والمحصلة هي التي تدل على المعنى الذي يدل عليه الاسم المحصل وعلى زمان ذلك المعنى . والغيرمحصلة هي التي تدل على ما يدل عليه الاسم الغيرمحصل <sup>(٩)</sup> وعلى زمان ذلك المعنى . وذلك هو عدم ما يدل عليه الاسم المحصل – أعني العدم الذي حد في كتاب المقولات <sup>(١٠)</sup> ، مثل قولنا لاصح فإنه يدل على ما يدل عليه قولنا لا صحة وعلى زمان ذلك المعنى . والكلمة الغير محصلة هي نوع من أنواع الكلمة ، إذ كانت داخلة تحت الحد المتقدم للكلمة بطلاق موجود لها الخواص المتقدمة للكلمة – وهو أنها أبدا إنما

16b13-16

(٥) يدل ل ، ق ، م ، د ، ش : تدل ف .

(٦) المحمول ... الموضوع ف ، ق ، م ، د : الموضوع جزءا من المحمول ل ؛  
المحمول من الموضوع ش .

(٧) قولنا ل ، ق ، م ، د ، ش : – ف .

(٨) فهو ف ، ق ، م ، د ، ش : – ل .

(١٠) (١) محصل ل : المحصل ف ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر تلخيص كتاب المقولات لابن رشد ، تحفة في فاسق وبرورث وعمر بدوى  
(القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٠ ) الفقرة ٩٢ و الفقرة ٩٣ .

تدل على ما شأنه أن يحمل على غيره إما حمل الشيء على الموضوع وإنما<sup>(٢)</sup> في الموضوع . وإنما سمي هذا الصنف كلمة غير محصلة لأنها مشتقة من اسم غير محصل . وهذا النوع من الكلم غير موجود في لسان العرب ، كما كان الاسم غير المحصل غير موجود .

- ١٦b ١٧-١٩ . (١) والكلمة منها<sup>(١)</sup> المصرفة ومنها غير المصرفة — وهي التي يقال اسم الكلمة عليها بطلاق . والكلمة الغير مصرفة هي التي تدل في لسان كثيرون للأم على الزمان الحاضر ، والمصرفة هي التي تدل على الزمان الذي يوجد كأنه دائرة حول الزمان الحاضر — وهو الزمان الماضي والمستقبل . وليس للزمان الحاضر صيغة خاصة في لسان العرب . وإنما الصيغة التي توجد له في كلام العرب مشتركة بين الحاضر والمستقبل — مثل قولنا يصح وسيشى . ولذلك قال<sup>(٢)</sup> نحو يو العرب<sup>(٣)</sup> إنهم إذا أرادوا أن يخلصوها لل المستقبل أدخلوا عليها السين أو سوف فقالوا سيصح أو<sup>(٤)</sup> وسيشى . والزمان الحاضر هو<sup>(٤)</sup> الذي يأخذنه الذهن موجودا بالفعل ومشارا إليه — مثل قولنا هذه الساعة وهذا الوقت . ولذلك قبل اسم الزمان على هذا بطلاق ، إذ كان هو الأعرف عند الجمهور وكان بالإضافة إليه يفهم الزمان الماضي والمستقبل . فإن الماضي هو المتقدم لهذا الزمان والمستقبل هو التأخر
- ١٠  
ل ١٣ و

(٢) وإنما ف : أول ، ق ، م ، د ، ش .

(١) (١) منهاf ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + الكلم ل ؛ + الكلمة ق ، م ، د ، ش .

(٢) نحو يو العرب ف : نحو يوهـم ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) او ف ، ق ، م ، د ، ش : ول .

(٤) هوف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + الزمان ل ، ق ، م ، د ، ش .

عنه . وأما هل ما يتخيله<sup>(٥)</sup> من الزمان الحاضر هو موجود على نحو ما يتخيله<sup>(٦)</sup> أو ليس موجود ، فذلك<sup>(٧)</sup> ليس مما<sup>(٨)</sup> يحتاج إليه في هذا الموضع .

(١٢) والكلمة تشبه الاسم وتشاركه في أنها إذا قيلت<sup>(٩)</sup> مفردة فهم منها معنى مستقل بذاته كما يفهم ذلك من الاسم إذا قيل مفرداً بذاته . ولذلك إذا سمعها السامع قنع بها ، إلا أنه لا يفهم من المعنى المدرك منها أن الشيء بعد موجود<sup>(١٠)</sup> أو غير موجود — مثل قولنا كان أو يكون — هذا إذا كانت هذه الكلم أخباراً بذاتها . وأما إذا كانت روابط ، فإنه لا يفهم منها معنى مستقل بنفسه<sup>(١١)</sup> — ك الحال في الحرف<sup>(١٢)</sup> — لأنها إنما تدل حيلتها على تركيب المحمول مع الموضوع ولا سبيل إلى فهم التركيب دون فهم الأشياء المركبة . وذلك يكون عند التصريح بها — مثل قوله زيد يوجد عالماً أو ليس يوجد عالماً . فيكون الكلم صنفين<sup>(١٣)</sup> صنف يفهم بذاته — وهي الكلم التي تكون بنفسها<sup>(١٤)</sup> خبراً وصنف لا يفهم بذاته — وهي الكلم الروابط التي تسمى الوجودية .

16b20-26

(٥) يتخيله ف ، م ، د : تخيله ل ؛ تخيله ق ؛ (٦) ش .

(٧) يتخيله م : يتخيله ف ؛ يتخيله ل ، ق ؛ (٨) د ، ش .

(٩) ليس عاف : ما ليس ل ، م ، د ، ش ؛ ما ليس موجود ق .

(١٠) قيلت ل ، م ، د ، ش : قبلت ف ، ق . (١٢)

(١١) موجود ف ، م ، د ؛ موجوداً ل ، ق ، ش .

(١٢) نفسه ف ، ق ، م ، د ، ش : في نفسه ل .

(١٣) ك الحال في الحرف ل ، ق ، م ، د ، ش : كالحرف ف .

(١٤) صنفين ف : صنفان ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١٥) بنفسها ف ، ق ، م ، د ، ش : بذاتها ل .

(١٣) فهذا ما قاله في حد الاسم والفعل ومعرفة أصنافها الضرورية هنا .  
وهي التي تختلف القضايا باختلافها . وأما الحروف ، فهو يذكرها في كتاب  
الشعر <sup>(\*)</sup> .

## الكلام في القول

16b27-34

(٤) والقول هو لفظ دال . الواحد من أجزائه الأول — أى البسيطة <sup>(١)</sup> .  
— يدل على انفراده <sup>(٢)</sup> من جهة أنه لفظ حل أنه جزء مفرد لا على أنه ايجاب أو سلب <sup>(٣)</sup>  
— مثل قولنا الإنسان حيوان . فإن لفظ الإنسان الذي هو جزء أول من هذا القول  
يدل على شيء مفرد <sup>(٤)</sup> لا على جهة أن ذلك الشيء موجود أو غير موجود  
وكذلك لفظ الحيوان الذي هو الجزء الثاني من هذا القول . وهذا الذي أخذ  
في حد القول من أن الواحد من أجزائه الأول يدل على معنى مفرد هو الفصل  
الذى به يفارق القول الاسم . فإن الاسم البسيط ليس يدل الجزء منه — وهو  
المقطع — على شيء أصلًا ، والاسم المركب أيضا ليس يدل الجزء منه على شيء  
إلا بالعرض — مثل أن يعرض لانسان اسمه عبد الملك أن يكون عبداً لملك .

(٤) (١) البسيطة ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + قد ل .

(٢) من جهة ... سلب ف : على جهة الفهم والتصور لامر جهه الايجاب او السلب لـ ؛  
على جهة الفهم والتصور لا على جهة الايجاب وسلب على معنى مفرد قـ ؛ هل جهة الفهم  
والتصور لا على جهة الايجاب والسلب على معنى مفرد م ، د ، ش .

(٣) لا ... موجود ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(\*) انظر كتاب الشعر لأدسطوس ١٤٥٦ بـ ٣٥ — ١٩

(١٥) والقول إنما يدل على طريق التواطؤ لا بالطبع ولا على طريق أن لكل معنى مركب لفظاً / مركباً "يدل عليه" بالطبع من غير أن توجد تلك الدلالة في لفظ آخر غيره كما لا يوجد فعل الآلة في غير الآلة . فإن قوماً يرون أن الألفاظ هكذا دلالتها ، وقوم آخر <sup>(٢)</sup> يرون أن الألفاظ تدل بالطبع من غير أن يكون لنا اختيار فيها أصلاً - لا اختيار تركيب وضعي ولا اختيار تركيب طبيعي - وهو رأى من يرى أن هاهنا تراكيب للألفاظ تدل بالطبع على معنى . <sup>(٣)</sup> وقد يمكن أن يقال : إنما قال أرسطو في حد الاسم لفظ يدل بتواطؤ لهذا المعنى . وقد يمكن أن يكون أراد بالفظ صوتاً ، إن قيل ، أن اللفظ الذي يشترك فيه الإنسان والحيوان هو باشتراك الاسم ، وهذا هو الصحيح <sup>(٤)</sup> .

١٠ (١٦) والقول منه تام وغير تام . والتام منه الجازم ومنه غير الجازم - مثل الأمر والتهي . والقصد هنا إنما هو التكلم في القول الجازم . وأما ما عداه من الأقواب النامية فهو يتكلم فيها في كتاب الخطابة <sup>(\*)</sup> والشعر <sup>(\*\*)</sup> كما أن أصناف الأقواب غير تامة - وهي الحدود الرسوم - سينكلم <sup>(١)</sup> فيها في كتاب البرهان <sup>(\*\*\*)</sup> .

(١٥) (١) يدل عليه ف : ويدل ل ، يحاكيه ف ، م ، د ، ش .

(٢) آخر ف : آخرون ل ، ق ، م ، ش ، د .

(٣) وقد ... الصحيح ف : ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) سينكلم ف : يتكلم ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر كتاب الخطابة لأرسطو من ص ١٣٥٨ آس ٣ - ١٨ ، ص ١٣٥٥ آس ٥ - ١٠ آس .

(\*\*) ص ١٣٥٩ آس ٦ - ٢٦ ، ص ١٣٩٣ آس ٢٥ إلى ص ١٣٩٧ آس .

، ص ١٤١٨ آس ١ - ٢١ .

(\*\*\*) انظر كتاب الشعر لأرسطو من ص ١٤٥٧ آس ٢٣ - ٣٠ .

\*\*\*\*) انظر كتاب البرهان لأرسطو من ص ٩٠ آس ٣٥ إلى ص ١٠٠ بـ من ٠٣ .

١٧٩-١٠) والقول الجازم هو الذي يتصرف بالصدق أو الكذب . وهو صنفان ، بسيط ومركب . والبسيط هو " مركب " من محوّل واحد وموضوع واحد لا من محوّل أكثر من واحد وموضوع أكثر من واحد . وهذا نوعان ، النوع الأول المتقدم الإيجاب ، والثاني المتأخر السلب .

١٧٩١٣-١٧) <sup>(١)</sup> وقد يقال في القول إنه واحد إذا كان حداً لشيء واحد — مثل قولنا في الإنسان حيوان ناطق ، إلا أن هذا من معنى القول الواحد خارج عما قصدنا له في هذا الكتاب <sup>(٢)</sup> . والقول البسيط يكون واحداً متى كان الموضوع فيه دالاً على معنى واحد وكذلك المحوّل . ويكون <sup>(٣)</sup> القول الجازم أيضاً <sup>(٤)</sup> كثيراً متى كان المحوّل <sup>(٥)</sup> فيه يدل <sup>(٦)</sup> على معانٍ كثيرة أو الموضوع أو كلاهما . والقول المركب يكون واحداً برباط يربطه ويكون كثيراً / إذا لم يكن له رباط يربطه . فلذلك كل قول إما أن يكون واحداً أو كثيراً . فإن كان واحداً ، فلماً ما يكون واحداً من قبل أن الموضوع فيه والمحوّل <sup>(٧)</sup> يدل كل واحد منها <sup>(٨)</sup> على معنى واحد ، وإنما أن يكون واحداً من قبل الرباط الذي يربطها — وهي الأقاويل التي يوجد فيها أكثر من موضوع واحد ومحوّل واحد مثل المقياس الشرطية والحملية . فإن الشرطية هي واحدة بالرباط الذي هو

(١٧) (١) مركب ف : المركب ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١٨) (١) وقد ... الكتاب ف : — ل ، ش ؛ والمركب هو المركب من قولين بسيطين ق ، م ، د ، ش .

(٢) القول ... ايضاً ف : — ل ؛ القول الجازم ق ، م ، د ، ش .

(٣) فيه يدل ف : يدل فيه ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) يدل ... منها ف : يدلان ل ، ق ، م ، د ، ش .

الحرف الشرطي — مثل قولنا إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . فإن الفاء هي التي صيرت هذين القولين البسيطين — وهو قولنا الشمس طالعة والنهار موجود — قوله واحدا . وأما الجملة فهي واحدة بالرباط الذي هو الحد الأوسط — مثل قولنا الإنسان حيوان والحيوان جسم على ما سيأتي بعد (\*) . وإن كان القول كثيرا فلما أن يكون كثيرا من قبل أن المحمول فيه أو الموضوع أو كل يوم يدلان على معان كثيرة وإما من قبيل أنه ليس لها رباط يربطها .

(١٩) وكل قول جازم <sup>١</sup> فلا بد فيه من كلمة — أعني فعل <sup>٢</sup> — 17-11-12  
أو ما يقوم مقام الكلمة في رباط المحمول بالموضوع . وذلك أن القول الجازم الذي الموضوع فيه اسم والمحمول اسم لا بد فيه من كلمة أو ما يقوم مقام الكلمة يدل على ارتباط المحمول بالموضوع . وذلك إما بالفعل <sup>٣</sup> ومصرحا به كما يوجد الأمر فيها عدا لسان العرب وإما بالقوة ومضمارا كما يوجد الأمر الأكثر في <sup>٤</sup> لسان العرب . فإنه لما كان هاهنا ثلاثة معان — موضوع ومحمول ونسبة تربط بين المحمول والموضوع — وجب أن يكون هاهنا ثلاثة ألفاظ — لفظ يدل على الموضوع ولفظ يدل على المحمول ولفظ يدل على النسبة . وللفظ الذي يدل على ارتباط المحمول بالموضوع ربما دل على ارتباطه في الزمان الماضي أو المستقبل أو الحال — كقولك زيد يوجد الآن عالما أو زيد يوجد عالما أو زيد س يوجد عالما — وربما دل على ارتباط غير مقييد بزمان . وهذا هو

(١٩) (١) فلا...نعت فـ: فهو مركب من اسم وكلمة لـ؛ فلا بد فيه من اسم وكلمة قـ، دـ؛ فلا بد فيه من كلمة شـ .

(٢) بالفعل فـ، قـ، مـ، دـ، شـ؛ بمعنى لـ .

(٣) قـ فـ، قـ، مـ؛ من لـ — دـ، شـ .

(\*) انظر للخيص كتاب القياس ، تحقيق قاسم وبترورث وهريدي (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٤) الفقرة ٢٧ .

الحمل الضروري ، وذلك مثل قول القائل المثلث موجود زواياه مساوية لقائمتين . وليس في لسان العرب لفظ يدل على هذا التحديد من الربط وهو موجود في سائر الألسنة ، وأقرب الألفاظ شبيها بهما في لسان العرب هو ما يدل عليه لفظ هو — في مثل قوله زيد هو حيوان — أو موجود — في مثل قوله زيد موجود حيوانا .

١٧٠ ١٨-٢٤ (٢٠) والاسم والكلمة ليس <sup>(١)</sup> يصدق ولا كذب <sup>(١)</sup> . وأما القول ، فإنه

الذي يصدق أو يكذب ، والقول الذي يصدق أو يكذب يسمى الحازم ويسمى الحكم . والحكم البسيط يشبه الإيجاب منه جمل <sup>(٢)</sup> شيء على شيء والسلب انزعاع شيء من شيء . / المؤلف <sup>(٣)</sup> من هذا هو القول المركب . وقد يرسم أيضا الحكم البسيط بأنه لفظ يدل على أن الشيء موجود أو غير موجود ، وذلك إما في الزمان الماضي وإما في المستقبل وإما في الحاضر وإنما بإطلاق .

١٧٠ ٢٥-٣٨ (٢١) وأما الإيجاب فإنه الحكم بإثبات شيء شيء والسلب هو الحكم ينفي شيء عن شيء . ولما كان قد يمكن أن يحكم بالقول من جهة ما هو في النفس على ما هو موجود خارج النفس أنه غير موجود وعلى ما ليس هو موجودا <sup>(١)</sup> خارج النفس أنه موجود وعلى ما هو موجود أنه موجود وعلى ما ليس موجود أنه ليس موجود ، وذلك إما حكما مطلقا وإما في أحد الأزمنة الثلاثة — التي هي الحاضر أو الماضي أو المستقبل — فقد يمكن في كل ما أوجبه

(٢٠) (١) يصدق ولا كذب ف : تصدق ولا تكذب له ، يصدق ولا يكذب في ، م ، د ، ش .

(٢) جمل ف ، ش : محل له ، ق ، م ، د .

(٣) المؤلف ف ، ق ، م ، د ، ش : المركب له .

(٢١) (١) خارج النفس ف ، ق ، م ، د ، ش : — له .

موجب أن يسلبه سالب وفي كل ماسليه<sup>١</sup> سالب أن يوجد<sup>٢</sup> موجب . وإذا كان ذلك كذلك ، فكل إيجاب سالب يقابلها ولكل سلب إيجاب يقابلها . وذلك من حيث السلب والإيجاب موجودان في النفس لخارج النفس ، فإنه ليس يوجد<sup>٣</sup> لشيء الموجبة من حيث هي خارج النفس سالب يقابلها ولا للأشياء المنسوبة من حيث هي خارج النفس إيجاب يقابلها . لكن النظر في الإيجاب والسلب هو من حيث هما في النفس . والسلب والإيجاب إنما يكونان / متقابلين بالحقيقة<sup>(٤)</sup> متى كان المعنى<sup>(٤)</sup> المحمول فيما واحداً من جميع الجهات وكذلك المعنى الموضوع . وأما متى لم يكن واحداً إما من قبل اشتراك الاسم أو من قبل سائر الأشياء التي حفظ منها في كتاب السفسطة<sup>(\*)</sup> فليس<sup>(٥)</sup> بـإيجاب ولا سلب متقابلين .

١٠

## الفصل الثاني

١٧٣٩ - ١٧٤٢ (٢٢) والمعنى صنفان إما كافية وإما جزئية - أي شخصية . وأعني بالمعنى الذي من شأنه أن يحمل على أكثر من واحد - مثل حمل الحيوان على الإنسان والفرس وسائر أنواع الحيوان - وبالجزئي ما ليس ذلك من شأنه - <sup>١</sup> أعني أن يحمل على أكثر من واحد<sup>(٦)</sup> ، مثل زيد وعمرو المشار إليه . وإذا كان الأمر

(٢) سلبه ف ، م ، د ، ش : يسلبه ل ؛ سالبه ق .

(٣) بالحقيقة ف : في الحقيقة ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) المعنى ف ، ق ، م ، د ، ش : - ل .

(٥) فليس<sup>٦</sup> ل ، ق ، م ، د : فليس ف ؛ وليس ش .

عنوان (١) الفصل الثاني ف ، م ، ش : قابل ل ؛ - ق ؛ (مكانه بواض ) د .

(٢٢) (١) أعني . . . واحد ف ، - ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر كتاب السفسطة لأرساطو من ١٧٥ آمن ١ مال من ١٨٢ آمن ٣٦ مع

ص ١٦٥ بـ م ١٢ مال من ١٧٦ بـ م ٤٠ .

كذلك فواجب ضرورة متى حكنا بالإيجاب أو سلب<sup>(٢)</sup> لشيء أن يكون ذلك الحكم إما معنى من المعانى الشخصية وإما معنى من المعانى الكلية . ثم إذا كان المعنى من المعانى الكلية ، فلا بد من أن يكون إما مأخوذا بغير سور أو مأخوذا بسور - وأعني بالسور لفظ كل وبعض . ثم إذا كان مأخوذا بسور ، فلا يخلو أن يكون مأخوذا بسور كلى أو جزئي .

١٧٥-٢٣

(٢٣) فالمقابلة بالإيجاب والسلب التي موضوعها معنى من المعانى الشخصية تسمى الشخصية - مثل قولنا زيد متعلق زيد ليس بمتصلق . والم مقابلات التي موضوعها معنى كلى مأْخوذ بغير سور - "أى ليس يحمل على ذلك المعنى الكل ولا على بعضه بل يكون الجمل مطلقاً" تسمى المهملة - مثل قولنا الإنسان أبيض الإنسان ليس بأبيض . والم مقابلة التي موضوعها معنى كلى مأْخوذ مع سور هي ثلاثة ، إما أن يكون كلى واحد من المقابلين يقرن به سور كلى ، وإما أن يكون كلى واحد منها يقرن به سور جزئي ، وإما أن يكون يقرن بآحد هما سور جزئي<sup>(٢)</sup> وبالآخر كلى<sup>(٣)</sup> . أما التي يقرن بكل واحدة منها سور كلى فتسمى المتضادة - مثل قولنا كلى إنسان أبيض ولا إنسان واحد أبيض . وأما التي يقرن بآحد هما سور كلى وبالآخر سور جزئي ، فتسمى المتناقضية . وهذه صنفان ، إما أن يكون الكل مقوينا بالإيجاب والجزئي مقوينا بالسلب - مثل قولنا كلى إنسان أبيض ليس كلى إنسان أبيض أو بعض الناس ليس بأبيض فإن السالب الجزئي

(٢) سلب ف ، د : سلب ل ، ق ، م ، ش .

(١) (١) ... متعلقاً ف ، ق ، م ، د ، ش : - ل .

(٢) جزئي ف ، ق ، م ، د ، ش : كلى ل .

(٣) كلى ف : سور جزئي ل ؛ سور كلى ق ، م ، د ، ش .

يُعبر عنه بـَهَا تِينَ الْعَبَارَتِينَ — وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ عَكْسُ هَذَا — أَعْنِي أَنْ يَقْرَنَ السُّورُ الْكُلُّ  
بِالسُّلْبِ وَالْحَزْئِ بِالْإِبْجَابِ مُثْلَ قَوْلِ الْفَائِلِ إِنْسَانٌ مَا أَبْيَضَ وَلَا إِنْسَانٌ وَاحِدٌ  
أَبْيَضٌ . وَإِمَّا الَّتِي يَقْرَنُ بِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا سُورٌ جُزْئِيٌّ، فَتَسْعَى<sup>(٤)</sup> مَاتْحَتِ الْمُتَضَادَةِ  
— مُثْلَ قَوْلِنَا إِنْسَانٌ مَا أَبْيَضَ إِنْسَانٌ مَا لَيْسَ أَبْيَضَ . فَتَكُونُ أَصْنَافُ الْمُتَقَابِلَاتِ  
بِالْإِبْجَابِ وَالسُّلْبِ سَتَةً — شَخْصِيَّةً ، وَمَهْمَلَةً ، وَمُتَنَاقِضَةً وَهَذِهِ صِفَاتٌ ،  
وَمُتَضَادَةً ، وَمَاتْحَتِ الْمُتَضَادَةِ . وَلَيْسَ لِلْقَضَايَا قَسْمَةٌ مِّنْ جِهَةِ اِقْرَانِ السُّورِ  
بِالْمُحْمَولِ<sup>(٥)</sup> مَاعِدًا هَذِهِ الْأَقْسَامُ<sup>(٦)</sup> لِأَنَّ السُّورَ مُتَقَوِّلٌ كَانَ إِمَّا كَذِبَهُ  
وَإِمَّا فَضْلًا . أَمَّا الْكَذِبُ فَنِي مُثْلَ قَوْلِنَا كُلُّ إِنْسَانٌ هُوَ<sup>(٧)</sup> كُلُّ حَيْوانٍ . وَإِمَّا  
الْفَضْلُ فَثُلُّ قَوْلِنَا كُلُّ إِنْسَانٌ هُوَ بَعْضُ الْحَيْوَانِ<sup>(٨)</sup> أَوْ كُلُّ إِنْسَانٌ هُوَ كُلُّ خَلَقَهُ<sup>(٩)</sup> .

١٠ (٤) ٢) وَإِذَا تَقْرَرْتُ أَصْنَافُ الْقَضَايَا ، فَنَقُولُ : أَمَّا الشَّخْصِيَّةُ فَإِنَّهَا تَقْسِمُ  
الصَّدْقِ وَالْكَذْبِ دَائِمًا — أَعْنِي أَنَّهُ مُتَى كَذَبْتَ إِحْدَاهُمَا صَدَقْتَ الْأُخْرَى وَمُتَى  
صَدَقْتَ إِحْدَاهُمَا كَذَبْتَ الْأُخْرَى — وَلَيْسَ يُعْكِنُ أَنْ يَجْتَمِعَا مَعًا لَا عَلَى صَدْقَةِ  
ف ١٤ ظ ولا عَلَى كَذِبٍ — مُثْلَ قَوْلِكَ زَيْدٌ خَرَجَ زَيْدٌ لَمْ يَخْرُجْ / — وَذَلِكَ بَيْنَ بَنْفَسِهِ  
عِنْدَ التَّأْمِلِ<sup>(١)</sup> . وَكَذَلِكَ الْمُتَنَاقِضَاتُ تَقْسِمُ الصَّدْقِ وَالْكَذْبِ فِي جَمِيعِ الْمَوَادِ . وَإِمَّا

(٤) فَتَسْعَى ل ، م ، د ، ش : فَتَسْعَى ف ، ق ،

(٥) م ... الْأَقْسَامُ ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(٦) هُوَ ق ، د ، ش : — ف ، ل ، م .

(٧) أَوْ ... خَلَقَكَ ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(٨) (١) التَّأْمِلُ ف : الْصَّفْحَ ل ، ق ، م ، ش ؛ + أَيْ التَّلْيُعُ (ح ٢٤) ش .

المتضادة<sup>(٢)</sup> "فلا يمكن"<sup>(٣)</sup> أن يصدق معًا<sup>(٤)</sup>. وأماماً تحت المضادة<sup>(٥)</sup> فيمكن فيما الصدق معًا<sup>(٦)</sup>. وأما المهملات فقد يمكن فيها<sup>(٧)</sup> أن يكون حكمها حكم المضادة<sup>(٨)</sup> وحكم ماتحت المضادة<sup>(٩)</sup> ، والسبب في ذلك أن الألف واللام وما قام مقامهما في سائر الألسنة مرة تدل<sup>(١٠)</sup> على ماتدل عليه الأسوار الكلية ومرة تدل على ماتدل عليه الأسوار الجزئية . فإذا دلت على ماتدل عليه الأسوار الكلية كانت قوتها قوتها المضادة ، ومتي دلت على ماتدل عليه الأسوار الجزئية كانت قوتها قوة ماتحت المضادة ، وذلك أنه قد يمكن أن يصدق معًا<sup>(١١)</sup> — كقولنا<sup>(١٢)</sup> الإنسان أبيض الإنسان ليس بأبيض — متى كان ما يدل عليه الألف واللام هو

(٢) المضادة ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + فتفتضم الصدق والكذب في الضروري والممتنع وتسكتيان بما في المكنته ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) فلا يمكن ف : وليس يمكن فيما ل ، د ، ش ؛ وليس يمكن فيها ق ، م .

(٤) بما ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + بل متى صدقت أحدهما كذبت الأخرى ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) فيسكن . . . بما ف : فتفتضمان الصدق والكذب أيضاً في الضروري والممتنع وتصدقان بما في المكنته ومتي كذبت أحدهما صدقت الأخرى ضرورة مثال كذب المضادتين بما في المكنته قولنا كل إنسان أبيض ولا إنسان واحد أبيض ومثال صدق ماتحت المضادتين قولنا إنسان ما أبيض إنسان ما ليس بأبيض ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٦) فيها ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + إن تصدق بما في المادة المكنته وقد يمكن فيها ل ، ق ، م ، ش ؛ فيما ان تصدق بما في المادة المكنته وقد يمكن فيما د .

(٧) وحكم ... المضادة ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٨) تدل ق ، م : يدل ف ، د ، ش ؛ (هـ) ل .

(٩) يصدق ل ، ق ، م ، ش : يصدق ف ، د .

(١٠) كقولنا ق : قولنا ف ، ل ، م ، د ، ش .

ما يدل عليه البعض . وقد يمكن أن يكونا معاً كاذبين متى كان ما يدل عليه الألف واللام هو ما يدل عليه السور الكلبي .

٢٥) وإنما يمكن أن توجد أصناف هذه المتقابلات بالأحوال التي وصفت من اقسام بعضها الصدق والكذب دائمًا وصدق بعضها معاً وكذب بعضها معاً متى تحفظ فيها بأن يؤخذ للإيجاب الواحد منها سلب واحد وللسالب الواحد إيجاب واحد مع سائر الشروط<sup>(١)</sup> التي قيلت ، لامتي أخذ للإيجاب الواحد أكثر من سالب واحد — مثل أن يؤخذ للوجيب الكلى سالب كلى وسالب جزئي مثل أن يؤخذ<sup>(٢)</sup> مقابل قوله كل إنسان أبيض ولا إنسان واحد أبيض وليس كل إنسان أبيض — أو يؤخذ للسالب الكلى موجب جزئي ووجب كلى — مثل أن يؤخذ<sup>(٢)</sup> مقابل قوله ولا إنسان واحد أبيض إنسان ما أبيض كل إنسان أبيض . وإنما كان ذلك كذلك لأن السلب الواحد إنما يكون سلباً لإيجاب واحد . وكذلك الإيجاب الواحد إنما هو إيجاب سلب واحد . والدليل على ذلك أن السالب إنما يسلب المعنى المحمول بعينه الذي أوجبه الموجب عن الشيء الموضوع بعينه الذي أوجبه له الموجب سواء كان ذلك الموضوع من المعانى الشخصية<sup>(٣)</sup> أو من المعانى الكلية<sup>(٤)</sup> فرن به سور كلى أو سور جزئي . فإنه إن كان المحمول في الإيجاب غير المحمول في السالب أو الموضوع فيه غير الموضوع في السالب كان لذلك الإيجاب سلب آخر ولذلك السالب . إيجاب آخر .

(١) الشروط : الشريطة ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) يرخيف ، ق ، م ، د ، ش : ناخذل .

(٣) الشخصية : الكلية ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) الكلية ف : الشخصية ل ، ق ، م ، د ، ش .

والإيجاب أو السلب يكون واحداً متى كان ما يدل عليه لفظ المحمول والموضوع فيما معنى واحداً سواء كان الموضوع معنى جزئياً أو كلياً قرن بالمعنى الكلى سور كلى<sup>(٥)</sup> أو لم يقرن به — مثل قولنا :

کل انسان ایض یعنی کل انسان ایض

الإنسان ليس بأيضاً

إذا وضعنا أن الإنسان والأرض يدلان على معنى واحد .

١٨-١٨-٢٨ ) فاما إذا كان لفظ الموضوع فيما أو المحمول ليس يدل على معنى ( ٣٦ )

واحد فليس الإيجاب واحدا ولا السلب واحدا . مثال ذلك إن وضع واضح للإنسان والفرس اسماء واحدا — وهو ثوب مثلا — فقال الثوب أبيض الثوب ليس بأبيض ، لم يكن هذا الإيجاب إيجابا واحدا ولا هذا السلب سلبا واحدا ، وذلك أن قولنا حينئذ الثوب أبيض يدل على إيجابين لأنه يدل على ما يدل عليه قولنا الإنسان أبيض والفرس أبيض . وهذا قضييان لا واحدة . وكذلك قولنا

الثوب ليس بأبيض يدل على سلبيـن — وهو قولنا الفرس ليس بأبيض والإنسان ليس بأبيض . وإنما كان ذلك كذلك لـمـكان الـلفـظ المشـترك الذي هو قولـنا الثـوب<sup>(١)</sup> . وـكـذلك<sup>(٢)</sup> القـضـيـة التي يـكـون مـجـوـهـا أو مـوـضـوـعـها أو كـلـاهـما اـسـماـ مشـترـكـاـ لـيـسـتـ وـاحـدـةـ ، بل قـضاـياـ كـثـيرـةـ مـدـتهاـ عـلـىـ عـدـةـ المعـانـىـ الـيـدلـ عـلـىـهـاـ الـاسـمـ المشـتـركـ إـذـ . وـإـذـ كانـ ذـلـكـ كـذـلـكـ ، فـالـمـقـاـمـاتـ الـتـيـ تـكـوـنـ مـنـ أـمـتـالـ هـذـاـ القـضاـياـ

(٩) الكليف ، م ، د ، ش : — ل ؛ الكليف .

(٢٦) (١) العوف ، ق : ثوبان ، م ، ٥ ، غ .

٢) گذلک ف؛ لذلک ل؛ ق، م؛ د، شی.

المشتركة الأسماء — أعني المتناقضة والشخصية — ليس يجب أن يكون أحدهما صادقاً والآخر كاذباً . وسيقال فيها يستأنف متى تكون القضايا التي موضوعها أو مجملها معانٌ كثيرة قضية واحدة ومتى لا تكون<sup>(\*)</sup> .

ل ١٥ ) ٢٧) / فيها هنا إذن ثلاثة أحوال ينبغي أن تشرط في المقابلات وحيثند  
تؤخذ<sup>(١)</sup> في التقابل على ما وصفنا . أحدها أن يكون<sup>(٢)</sup> المحمول والموضوع<sup>(٣)</sup>  
فيهما واحداً من جميع الجهات لا أن يكون<sup>(٤)</sup> في أحدهما مأخوذاً<sup>(٥)</sup> بجهة وفي  
الآخر بغير تلك الجهة . والثاني أن يكون الإيجاب فيما واحداً والسلب واحداً .  
والثالث أن يجعل المقابل للإيجاب الواحد سلباً واحداً . فقد تبين من هذا متى  
تكون المقابلة متناسبة وكم أصناف المقابلات وكيف أحوالها في التقابل .

١٠ ٢٨) وتقول : إن ما ينقسم من هذه الم مقابلات الصدق والكذب دائمًا  
ف ١٥ ، في جميع المواد هي الشخصية / المتناقضة . أما في الأمور الموجودة في الزمان الحاضر  
والموجودة فيما مضي ، فواجب ضرورة أن يكون اقتسامها للصدق والكذب على  
أن أحدهما في نفسه هو الصادق والآخر هو الكاذب سواء عرفنا نحن الصادق  
من الكاذب أو لم نعرفه . وذلك أن كون زيد موجوداً الآن أو غير موجود من  
البين بنفسه أن أحد هذين القولين ضرورة هو صادق والآخر كاذب سواء  
١٥ تحصل لنا الصادق من<sup>(٦)</sup> الكاذب أو لم يحصل لنا ، إذ هو محصل الوجود في

(٢٧) (١) يختلف : موجود ، ق ، م ؛ يوجد ، ش .

(٢) المحمول والموضوع ف ، ق ، م ، د ، ش : الموضوع والمحمول .

(٣) في أحدهما ماخوذ ف ، ماخوذ في أحدهما ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) (١) من ف : عن ل ؛ — ق ، م ، د ، ش . (٢٨)

(\*) انظر المقدمة ٧ .

نفسه . وكذلك الأمر في الأشياء السالفة وفي الأمور الضرورية التي ليس يشترط في وجودها زمان .

١٨٣٣-٣٤ (٢٩) وأما الأمور الموجودة في الزمان المستقبل — وهي الأشياء المكتملة — فليس اقسامها الصدق والكذب هل التحصيل في نفسه . وذلك أن الأمر في هذه المقابلات في هذه المادة لا يخلو من أقسام ، إما أن تكون مقتسمة للصدق والكذب ، أو لا تكون . ثم إن كانت مقتسمة للصدق والكذب ، فإما أن يكون ذلك على التحصيل أو على غير التحصيل . وإن كانت غير مقتسمة للصدق والكذب ، فإما أن تكون <sup>(١)</sup> صادقين <sup>(٢)</sup> مما ، أو كاذبين <sup>(٣)</sup> مما أو يوجد فيما الأموران <sup>(٤)</sup> مما .

١٨٥٤-١٨٥٥ (٣٠) فإن كان كل ما يحاب وساب ينقسم الصدق والكذب على التحصيل في نفسه فواجب في كل شيء أن يكون إما موجودا وإما غير موجود ، فيجب على هذا متى قال إنسان في شيء من الأشياء المستقبلة إنه سيكون وقال آخر إنه لا يمكن ، أن يكون أحد هذين القولين هو الصادق والآخر هو الكاذب . وذلك أنه لا يمكن أن يوجد الأموران مما — أعني الكون ولا يكون . وإنما كانت طبيعة الموجود تامة للقول الصادق والقول الصادق تابع لها ، لأنه إن قال إنسان في شيء ما إنه أبيض وكان صادقا فواجب أن يكون خارج النفس أبيض ، وإن كان كاذبا فواجب أن يكون <sup>(١)</sup> خارج النفس <sup>(٢)</sup> غير أبيض . وإن قلنا

(٢٩) (١) تكون ف : يكون ل ، ق ، ش ؛ تكون م : (م) د .

(٢) صادقين ف ، م : صادقين ل ، ق ، د ، ش .

(٣) كاذبين ف ، م : كاذبين ل ، ق ، د ، ش .

(٤) سال ، م ، د ، ش : — ف ، ق .

(٣٠) (١) خارج النفس ف ، م ، د ، ش : — ل ، ق .

إنه غير أبيض وكان صادقاً فواجب أن يكون خارج النفس غير أبيض ، وإن كان كاذباً فواجب أن يكون خارج النفس أبيض . وكذلك عكس هذا وهو أنه إن كان الشيء خارج النفس أبيض فواجب أن يكون القول الصادق فيه إنه أبيض والكاذب إنه ليس بأبيض ، وإن كان خارج النفس غير أبيض فالقول الصادق فيه هو إنه ليس بأبيض والكاذب إنه أبيض .

(٣١) فإن كان الإيجاب والسلب المتقابلان يقتسمان الصدق والكذب في الأمور المستقبلة على أن أحدهما محصل الوجود في نفسه ، فالآمور المستقبلة ضرورية في وجودها وليس يكون لها شيئاً يوجد بالاتفاق ومن غير سبب محصل ، ولا يوجد شيئاً يقال فيه إنه <sup>(١)</sup> يمكن أن يكون وأن لا يكون ، بل يكون كون الشيء أو لا كونه ضرورة . وذلك واجب لكون الصدق والكذب في أحد المتقابلين محصلان في نفسه ، وذلك أنه ليس يجوز أن يخرج منهما <sup>(٢)</sup> إلى الوجود غير الصادق من إيجاب كان أو <sup>(٣)</sup> سلب لأنه لو جاز ذلك لما كان الصدق في أحد المتقابلين محصل الوجود في نفسه . وإذا لم يكن الصدق والكذب في المتقابلين محصل الوجود في نفسه ، كان إمكان كون الشيء ولا كونه على مثال واحد كما أنه إذا كان إمكان كون الشيء أو لا كونه على مثال واحد لم يكن الصدق والكذب في المتقابلين / المقولين عليه محصل الوجود في نفسه ، ولا كان الشيء بالإيجاب أولي <sup>(٤)</sup> منه بالسلب ولا بالسلب <sup>(٥)</sup> أولي منه بالإيجاب ولا يصير كذلك من أجل أن موجباً أو جبه أوسالاً سلبه .

(٣١) (١) انه ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(٢) منها ف ، ق ، م : منها ل ، د ، ش .

(٣) ارف ، ل ، ق ، م ، ش : + من ل ، ق ، م ، ش ؛ — د .

(٤) ارلى ل ، ق ، م ، د ، ش : ار لا ف .

(٥) ارلى منه ق ، م ، د ، ش : منه ارلى ف ؛ ار لا منه ل .

18b10-17

(٣٢) ويجب على هذا إن صار شيء من الأشياء أبيض في وقت من الأوقات أن يكون القول فيه من قبل أن يصير أبيض إنه سيصير أبيض قوله صادقاً وضرورياً . وكذلك يكون القول في كل شيء يكون قبل أن يتكون بأنه سيكون قوله صادقاً ، كما كان فيه في حين تكونه حتى يكون صدق القول بأنه موجود في الموجود الحاضر كصدق القول بأنه سيوجد في المستقبل . فإذا كان ذلك كذلك فليس يمكن في شيء الممكن – الذي هو غير موجود الآن ويقال فيه إنه سيوجد – أن لا يوجد . وما كان لا يمكن أن لا يوجد فمن الحال أن لا يوجد . والشيء الذي من الحال أن لا يوجد فواجب أن يوجد . وما هو واجب فهو ضروري الوجود . بجميع الأشياء إذن ضرورية الوجود . وإذا كان ذلك كذلك فليس هاهنا شيء يحدث بالاتفاق<sup>(١)</sup> ولا شيء هو معد أن يكون وأن لا يكون . وذلك أن ما يحدث بالاتفاق هو بهذه الصفة – أعني أن كونه ليس واجباً ضرورة – كما أن ما كونه أو لا كونه واجب ضرورة فليس يحدث عن الاتفاق .

18b18-25  
ف ١٥ ظ

(٣٣) وأيضاً فإنه ليس يجوز أن تقول<sup>(٢)</sup> إن السلب والإيجاب / يجتمعان في الأمور المستقبلة حتى يكونا صادقين معاً ولا يرتفعان عنها<sup>(٣)</sup> حتى يكونا كاذبين معاً – مثل أن يكون قولنا في شيء إنه يمكن أن يكون ويمكن أن لا يكون صادقين معاً أو كاذبين معاً . فإنهما إن كانوا كاذبين جميعاً لزم عنه أن لا يكون المتباقضان يقتسمان الصدق والكذب في جميع المواد ، وذلك شيء قد تبين خلافه

(١) (١) بالاتفاق : باتفاق ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) (١) تقول ف ، م ، نقول ل ، ينقول ق ، ش ؛ (٢) د .

(٣) عنها ل ، ق ، م ، د ، ش : عنيف .

وكذلك يلزم<sup>(٣)</sup> إن كانوا صادقين معاً<sup>(\*)</sup>. وأيضاً فإنه يلزم إن كانوا صادقين معاً أن يكون الشيء موجوداً معدوماً معاً، وذلك الحال مع أنه<sup>(٤)</sup> ترتفع أيضاً طبيعة الممكن، وإن كانوا كاذبين لزم<sup>(٥)</sup> أن يكون الشيء لا موجوداً ولا معدوماً.

(٦) فهذا ما يلزم من الحال إن فرضنا المقابلات التي تقسم الصدق والكذب 18b26-19 7

في جميع المواد تقسمها على التفصيل في الأمور المستقبلة أو لا تقسمها بأن يصفها معاً أو يكتفي بها . وهو ظاهراً أنه يلزم<sup>(١)</sup> شناعات كثيرة لفتنا طبيعة الممكن وإنزالتنا أن الأمور المستقبلة كلها ضرورية . أو لها أنها تبطل الروية والاستعداد لدفع شر<sup>(٢)</sup> يتوقع أو التأهب لخير يحصل . فيكون ما يراه الإنسان من أنه إن فعل ما يحب كان ما يحب وإن لم يفعل ما يجب لم يكن ما يجب<sup>(٣)</sup> أمراً باطلًا واعتقاداً فاسداً<sup>(٤)</sup> — حتى إنه يلزم هذا من الشناعة أنه<sup>(٤)</sup> لو روى<sup>(٤)</sup> إنسان مافق حادث ما وقطع<sup>(٥)</sup> على أنه يحدث في<sup>(٥)</sup> عشرة آلاف سنة مثلاً وأخذ في إعداد الأسباب الموجبة لحدوثه وكونه في هذه المدة الطويلة لوعمرها إنسان وروى آخر في هذه المسدة بعينها في من حديثه ونظر<sup>(٦)</sup> في إعداد الأسباب التي تمنع حدوثه ، لكان

(٢) يلزم ف ، ق ، م ، د ، ش : يلزم د .

(٤) ترتفع أيضاف ، ق ، م ، د ، ش : أيضاً ترتفع د .

(٥) لزم ف ، م ، س ، ل ، ق ، د ، ش .

(٦) (١) يلزم ق ، د ، ش : (٦) ف ؛ تلزم ل ، م .

(٢) شر (حيد)<sup>(٢)</sup> ل ، ق ، م ، د ، ش : شـ ف ، ل .

(٣) أمراً فاسداً ، ق ، م ، د ، ش : أمر باطل واعتقاد فاسد .

(٤) لو روـ فـ : انـ روـ اـ لـ ؛ انـ روـ قـ ، مـ ، شـ ؛ — دـ .

(٥) هل ... فـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ ؛ — فـ .

(٦) نظر فـ ، لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : + في جميع هذا الزمان لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ .

(\*) انظر الفقرة ٤ ٢ والفقرة ٢٨ .

فعل كل واحد منهما باطلًا وعبنا ورويته ساقطة لامعنى لها ، وذلك أن الصادق منها في نفسه يجب ضرورة أن يكون هو الموجود سواء روى أحد هما في إبطاله والآخر في وجوده أو لم يرو واحد منها في ذلك . فإنه يجب على هذا أن لا تكون الإرادة سبباً لحدوث شيء من الأشياء بل تكون جميع الأشياء تمثيل مجرها <sup>(٧)</sup> بالطبع وهي ما لها من أحد المتناقضين وإن لم يرو مروي امتصاص شيء من ذلك أو من وجوده . ويكون حكم من روى في الشيء عشرة آلاف سنة مثل <sup>(٨)</sup> حكم من روى فيه زماناً يسيراً — أي زمان كان — بل يكون حكمه حكم من لم يرو فيه أصلاً .

١٩-٨-١٧

(٣٥) وهذه الأشياء كلها في غاية الشناعة وخلاف ما فطرنا عليه ، وذلك أنا نرى أن هاهنا أشياء مبدأ حدوثها الروية وأخذ الأبهة لها . وقد يظهر أيضاً في الأمور التي لا <sup>(١)</sup> تفعل أن فيها أشياء هي بطبعها معدة لأن يكون عنها الشيء وم مقابلة على السواء — أعني أنها مكنته / أن يكون عنها الشيء أو لا يكون على السواء <sup>(٢)</sup> . ومثال ذلك أن التوب قد يمكن فيه أن يتمزق قبل أن يسبق إليه البلي وقد يمكن فيه أن لا يتمزق بل يبل . وذلك أن إمكان هذين المعنين في التوب هو

١٠

١٦

(٧) مجرها ف : مجرد يهال ، ق ، م ، د ، ش .

(٨) مثل ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١) لاف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) السواهف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + وذلك من جهة القابل والقابل معاً ،

ق ، م ، ش ؛ وذلك من جهة القابل والقابل معاً د .

عل السواء . وكذلك يجري الأمر في جميع الأمور المتكونة في هذه المادة التي فيها هذا النوع من الإمكان والقدرة .

(٣٦) وإذا كان هذا هكذا فظاهر أنه ليس جميع الأشياء ضرورية بل يظهر أن الأشياء مصنفان ، إما ضرورية وإما ممكنة ، وأن <sup>(١)</sup> الممكنة ثلاثة أصناف . إما ممكنة على التساوى ، وهى التى لا يكون فيها وجود الشيء أخرى من عدمه ولا عدمه أخرى من وجوده . وإنما ممكنة على الأكثرب ، وهى التى يكون فيها أحد المتقابلين أخرى من الثاني بالوجود ويكون حدوث الثاني على الأقل . وفي هذا الجلس يوجد النوعان بحيمها من الممكن — أعني الذى على الأكثرب والذى على الأقل .

19<sup>a</sup>18-23

١٠ (٣٧) وإنما الضرورية فنها ضرورية بطلاق ، وهى الأشياء التى وجودها دائماً أو عدمها دائماً . ومنها ضرورية لا بطلاق ، وهى الأشياء التى وجودها ضروري في الوقت الذى هي فيه موجودة أو أشياء عدمها ضرورية في الوقت الذى هي فيه معدومة . وهذه ضربان ، إما أشياء محبولاتها ضرورية الوجود لموضوعاتها مادامت موضوعاتها موجودة — مثل وجود النطق لـإنسان ما <sup>(١)</sup> إذا وجد ذلك الإنسان — أو أشياء معدومة مادامت موضوعاتها غير موجودة ، وإنما أشياء موجودة مادامت هي موجودة — مثل وجود الإنسان مادام موجوداً .

19<sup>a</sup>24-28

(٢) السراء ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + من جهة الفاعل والقابل ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣٦) (١) راذف ، م ، د ، ش : فاذل ، — ق .

(٣٧) (١) مال ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٣٨) وإذا كانت هذه هي أقسام طبيعة الوجود وكان واجباً أن تكون جهة اقسام السلب والإيجاب للصدق والكذب مطابقاً لما عليه الموجود<sup>(١)</sup> خارج النفس، فظاهر أن المتقابلين اللذين يقتسمان الصدق والكذب في جميع المواد أنهما يقتسمان الصدق والكذب في أصناف الأمور الضروريات على التحصيل في نفسه – أعني على أن الصادق منها والكاذب محصل في نفسه – خارج النفس وإن لم تتحصل<sup>(٢)</sup> / لـنا معرفته وجهلنا كيف الأمر فيه. <sup>(٣)</sup> وأما في المادة الممكنة في الأمور المستقبلة<sup>(٤)</sup> ، فإنهما أيضاً يقتسمان الصدق والكذب . وذلك أنه واجب أن يوجد أحد المتقابلين فيما يستقبل لكن لا على التحصيل في أنفسهما بل على أنهما في طبيعتهما من عدم التحصيل مثل ما هما عندنا . ولذلك لا يمكن أن يحصل في هذا الجنس معرفة ، إذ كان الأمر في نفسه مجهولاً . لكن ما كان من الممكن على الأكثـر لا على التساوى فإن أحد المتقابلين فيه أخرى بالصدق من الثاني ، إذا كان وجوده أخرى من لا وجوده . وفي هذا الجنس يمكن أن تتحصل المعرفة بحدوث الحادث منها قبل حدوثه – أعني بحدوث ما شأنه أن يحدث على الأكثـر – فيعم كل متقابلين من شأنهما أن يقتسموا<sup>(٥)</sup> الصدق والكذب أنها يقتسمان الصدق والكذب في الأمور المستقبلة في المادة الممكنة لا على التحصيل . لكن أما في الممكن الذي على التساوى فليس أحد المتقابلين فيه أخرى بالصدق من

(١) (٣٨) الموجه ف : الوجود ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) تحصل ف ، م : (٦) ل ، ش ؛ يتحصل ق ، د .

(٣) راما ... المستقبلة ل ، ق ، م ، د ، ش : في الأمور المستقبلة راما في المادة الممكنة ف .

(٤) يقتسمان ، ق ، م ، د ، ش : يقسم ف .

الآخر . وأما في المكنته الأكثريّة فأحد المتقابلين فيها <sup>(٥)</sup> أخرى بالصدق من الآخر . وأما في المكنته على الأقل فإن كذب أحد المتقابلين فيها <sup>(٦)</sup> أخرى بالكذب من الثاني .

(٣٩) فقد تبين من هذا كيف اقسام المتقابلين الصدق والكذب في جميع الأمور . وذلك فيها شأنه منها أن يقتسم الصدق والكذب دائمًا وهي المتنافضات والشقيقات .

### "الفصل الثالث"

(٤٠) ولما كانت الفضايا منها ثنائية — وهي التي مجموعها كلمة — ١٩٥٥-١٩  
ومنها ثلاثة — وهي التي مجموعها اسم — وإنما سميت التي مجموعها كلمة ثنائية لأنها مؤلفة من مجموع وكلمة رابطة ومحمول ، وكان الاسم والكلمة التي تؤلف منها <sup>(١)</sup> الفضايا  
لما إن يكونا محصلين أو غير محصلين ، فظاهر أن كل قضية ثنائية هي مؤلفة  
لما من اسم محصل وكلمة محصلة — مثل قولنا / الإنسان يوجد — وإنما من اسم غير  
محصل وكلمة غير محصلة — مثل قولنا لا إنسان لا يوجد — وإنما من اسم محصل  
وكلمة غير محصلة — مثل قولنا الإنسان لا يوجد — وإنما من اسم غير محصل  
١٥

(٥) فيها ل ، م : فيه ف ، ق ، د ، فيما ش .

(٦) فيها ل ، ق ، م ، د ، ش : فيما ف .

عنوان (١) الفصل الثالث ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤٠) (١) منها ل ، م ، د : منها ف ، ق ، ش .

وكلمة محصلة — مثل قولنا لا إنسان يوجد — لكن الكلمة الفير محصلة لم تجبر العادة باستعمالها في أمثال هذه القضايا — أعني الثانية . وذلك أنه ليس ينفي فيها موضع حرف السلب من حرف العدل ، إذ كان موضع حرف السلب فيها هو بعينه موضع حرف العدل . فلذلك ليس توجد<sup>(٢)</sup> في الألسنة التي تستعمل فيها المعدولة قضية ثنائية تكون الكلمة فيها معدولة . وذلك يسقط من أصناف هذه القضايا الأربع صنفان — الصنف الذي اسم المحمول والموضوع فيه غير محصل ، والصنف الذي اسم المحمول فيه غير محصل — ويبقى صنفان . فتكون المتقابلات التي فيها اثنين<sup>(٥)</sup> والمقدمات أربعا<sup>(٦)</sup> . فإذا ضربنا هذين الزوجين من المتقابلات في الستة الأزواج من المتقابلات<sup>(٧)</sup> التي تقدمت<sup>(٨)</sup> تكون المقابلة في القضايا الثنائية<sup>(٩)</sup> اثني عشر<sup>(١٠)</sup> والقضايا<sup>(١١)</sup> أربعا وعشرين<sup>(١٢)</sup> . ولأن كل واحدة من القضايا الثنائية إما أن تكون الكلمة فيها دالة على الزمان الحاضر وإما أن تكون دالة على الزمان المستقبل وإما أن تكون دالة على الزمان الماضي فإذا ضربنا هذه الثلاثة<sup>(١٣)</sup> في الأربع وعشرين<sup>(١٤)</sup> قضية ، تكون القضايا

- (٢) توجد ف ، م : يوجد ل ، ق ، د ، ش .
- (٣) تستعمل ل ، م : يستعمل ق ، د ، ش ؛ (٤) ف .
- (٤) الأربع ف : الأربع ل ، ق ، م ، د ، ش .
- (٥) اثنين ف ، ق ، م ، د ، ش : اثنين ل ، (حيد<sup>(٢)</sup>) ش .
- (٦) أربعاف : أربع ل ، ق ، م ، د ، ش .
- (٧) التي تقدمت ف : المتقدمة ل ، ق ، م ، د ، ش .
- (٨) اثني عشر ف : اثني عشر ل ، ق ، م ، د ، ش .
- (٩) أربعا وعشرين ل ، ق ، م ، د ، ش : أربع وعشرون ف .
- (١٠) الثلاثة ف ، ق : الثلاثة ل ، م ، د ، ش .
- (١١) عشرين ف : العشرين ل ، ق ، م ، د ، ش .
- (\*) انظر الفقرة ٢٣ .

الموجودة في هذا الجنس اثنين<sup>(١٢)</sup> وسبعين قضية وستاً وثلاثين مقابلة . فإن ضربناها في المواد الثلاث - الذي هو الممكن والضروري والممتنع - كانت القضايا المختلعة من هذه مائتي قضية وست عشرة قضية .

٤) وأما القضايا الثلاثية فإنها ضعف القضايا الثانية ، ومقابلاتها

- ضعف مقابلاتها . وذلك أنه تتأتى فيها الأصناف الأربع من المقابلات –
- أعني الصنف الذى يكون فيه اسم الموضوع واسم المحمول مخصوصاً وهى الذى تعرف بالبساطة مثل قولنا الإنسان يوجد عدلاً الإنسان ليس يوجد عدلاً ، والصنف الذى يكون فيه أسماؤها غير مخصوصين مثل قولنا لا إنسان يوجد لا عدلاً لا إنسان ليس يوجد لا عدلاً ، والصنفان الباقيان أعني الذى يكون أحدهما مخصوصاً والآخر غير مخصوص وذلك إما "المحمول وإما الموضوع" ومقابلاتها .

(٤٢) والقضايا الثالثية التي موضوعها<sup>(١)</sup> اسم محصل ومحوطاً إما اسم محصل وإما اسم غير محصل إذا وضعت مع مقابليتها في شكل ذي أربعة أضلاع ووضعت المقابلات<sup>(٢)</sup> على الضلعين اللذين في عرض الصفح والغير مقابلة<sup>(٣)</sup> على الضلعين اللذين في طول الصفح على أن تكون الموجبة من البسيطة مع السالبة من المعدلة على ضلوع واحد والسالبة من / البسيطة مع الموجبة من المعدلة على ضلوع واحد أيضاً ، وجدت حال القضايا المعدلة مع البسيطة في التلازم كحال

(۱۲) اثنین ف، م : اثنین ل، ق، د، ش.

(٤١) (١) المحمول وأما الموضوع : الموضوع وأما المحمول لـ ، قـ ، مـ ، دـ و شـ .

(٤٢) (١) موضوعهال ، ق ، م ، د ، ش : موضوعهال .

(٢) المقابلات ، المقابلة منها ، المقابلة منها معاً ، شـ .

(٣) مُقَابِلَةُ فِي الْمُتَقَابِلَةِ لِدِهْشَةِ الْمُتَقَابِلَةِ قِيمَةً مُعَادِلاً

القضايا العدمية مع البسيطة في التلازم أيضاً<sup>(\*)</sup> . وليس توجد<sup>(\*\*)</sup> حال العدميات من المعدولة كالمعدولة من البسيطة، وذلك في جميع أصناف المقابلات الستة<sup>(\*\*\*)</sup> . وأعني بالقضايا العدمية ها هنا القضايا التي يدل اسم محوها إما على العدم الذي تقدم رسمه<sup>(\*\*\*\*)</sup> — مثل قولنا الإنسان جاهل — وإما على أحسن الصدرين — مثل قولنا الإنسان بحائر . فلننظر من ذلك أولاً في المهملات ولنضعها في شكل ذي أربعة أضلاع على ما شرطنا ونضع أيضاً العدميات تحت المعدولة على مثل ما<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> وضعنا المعدولة مع البسيطة ، وذلك بأن نضيف إلى الشكل ذي الأربعة الأضلاع شكلاً آخر يشارك الشكل الأول في أحد أضلاعه . مثال ذلك أنا نضع شكل آب جَدَ ، ونضع الشكل المتصل به شكل جَدَهَزَ<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> . ونضع على ضلع آب الموجبة البسيطة ومقابتها — وهي / الإنسان يوجد عادلا الإنسان ليس يوجد عادلا — وعلى ضلع جَدَ السالبة المعدولة ومقابتها — وهي الإنسان ليس يوجد لا عادلا الإنسان يوجد لا عادلا — وعلى ضلع هَزَ السالبة العدمية

١٦

ل ١٧ ،

(٤) توجد في : يوجد ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) الستة في : الست ل ، ق ، م ، ش ؛ السلب د .

(٦) مال ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٧) المتصل ل ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٨) جَدَهَزَ ل : جَهَزَدَ ف ، م ، هَزَق ، هَدَد ، هَرَد ، ش .

(٩) ضلع ق ، م ، د ، ش : — ف ؛ ضلع ل .

(١٠) يظهر أن الشكل الذي يصفه ابن رشد هو هكذا :

الإنسان يوجد عادلا      الإنسان ليس يوجد عادلا

الإنسان ليس يوجد لا عادلا      الإنسان يوجد لا عادلا

(١١) انظر تأثيُّص كتاب المقولات ، النشرة المذكورة ، الفقرة ٩٢ والفقرة ٩٣

— وهي الإنسان ليس يوجد جائراً بالإنسان يوجد جائراً فإذا تؤملت  
هذه القضايا على هذا الوضع (\*) :

الإنسان يوجد مادلاً آ بـ الإنسان ليس يوجد عادلاً

الإنسان ليس يوجد لا عادلاً جـ دـ الإنسان يوجد لا عادلاً

• **الإنسان ليس يوجد جائزًا**  **إن الإنسان يوجّد جائزًا**

ووجدت الى على الأضلاع منها في عرض الصورة <sup>(\*)</sup> وقد عرفت فيها تقدم حاملها في التقابل <sup>(\*\*)</sup>.

(٤٣) وإذا تأملت<sup>(١)</sup> التي على الضلع منها في طول الصفح وجدت السالبة المعدولة تلزم في الصدق عن<sup>(٢)</sup> الموجبة البسيطة وليس ينعكس الأمر فيها . وذلك أنه إذا صدق قولنا الإنسان يوجد عادلا ، صدق قولنا الإنسان ليس يوجد لا عادلا . وليس يلزم إذا صدق قولنا الإنسان ليس يوجد لا عادلا أن يصدق قولنا الإنسان يوجد عادلا ، لأن قولنا الإنسان ليس يوجد لا عادلا يصدق على الإنسان العادل وعلى الإنسان الذي لا يتصرف لا بالعدل ولا باللحور — وهو الصغير — وعلى الإنسان الذي ليس بعذني . فإذا ذكرنا السالبة المعدولة أعم صدقا من الموجبة البسيطة ، لأنها تصدق على ثلاثة والموجبة البسيطة على واحد . وإذا وجد العام ، ليس يلزم أن يوجد الخواص كما يلزم عن وجود الخواص وجود العام . مثال ذلك

(١٠) عرف ف ، ق ، م ، د : عرف ل ؟ — ش .

(٤٣) (١) تاملت ف ، م ، د ، ش : توملت ؟ — ق .

٢) عن ل، ق، م، د، ش: — ف.

\*) يوجد الشكل في نسخة ف.

٢٣) انظر الفقرة (٠٠)

الحيوان والإنسان ، فإنه إذا وجد الإنسان وجد الحيوان وليس يلزم إذا وجد الحيوان أن يوجد الإنسان .

(٤٤) وأما السالبة البسيطة مع الموجبة المعدلة فإنها توجد في الصدق يعكس هذا — أعني أن السالبة البسيطة تلزم عن الموجبة المعدلة وليس يعكس . وذلك أن السالبة البسيطة أعم صدقاً من الموجبة المعدلة ، إذ كان قوله الإنسان ليس يوجد عادلاً يصدق على الإنسان بالحائز وعلى الإنسان الذي ليس بحائز ولا عادل — وهو الغير مدنى — وعلى الطفل . وقولنا الإنسان يوجد لا عادلاً إنما يصدق على الحائز فقط ، لأن قوله لا عادل يدل على العدم والعدم هو رفع الشيء عما شأنه أن يوجد فيه في الوقت الذي شأنه أن يوجد فيه على ما حد قبل (\*) . فالموجبة المعدلة تصدق على واحد والسالبة البسيطة على ثلاثة .

(٤٥) وأما إذا نظرت للازمها في الكذب فيوجد الأمر يعكس هذا — أعني أن الموجبة البسيطة تلزم عن السالبة المعدلة . وذلك أن السالبة المعدلة أخص كذباً من الموجبة البسيطة ، لأن قوله الإنسان يوجد عادلاً يكذب على الحائز وعلى الإنسان الذي ليس بعادل ولا جائز ، وقولنا الإنسان ليس يوجد لا عادلاً إنما يكذب على الحائز فقط . وكذلك ينفي<sup>(١)</sup> الحال في تلازم السالبة البسيطة مع الموجبة المعدلة في الكذب يعكس تلازمها في الصدق — أعني أن اللازم فيها يعود مزوراً عنه .

(٤٦) وإذا تأملت العدمية مع البسيطة في هذا التلازم وجد حالها في الصدق والكذب كحال المعدلة مع البسيطة<sup>(٢)</sup> . وأما التي على القطر منها — وهو

(٤٥) (١) يلف ف ؛ ثلق ل ، م ؛ ثلق ق ، ش ؛ (٥) د .

(٤٦) (١) البسيطة ل ، ق ، م ، د ، ش : البسيط ف .

(\*) انظر تأكيد سعى كتاب المقولات ، النشرة المذكورة ، الفقرة ٩٢ والفقرة ٩٣ .

قطرآد — فهى متضادة من جهة المواد . وستعرف حالها فيما يستقبل .<sup>(\*)</sup>

١٩٦٣١-٢٣  
ف ١٧ و  
ل ١٧ ظ  
١٠

(٤٧) وإذا وضعت سائر أصناف المتقابلات هذا الوضع وجدت حالها في التلازم حالاً واحدة<sup>(١)</sup> — أعني المتناقصات والشخيصيات / والمتضادة وما تحت المتضادة . وأما حال ما كان منها على الأقطار في صنف صنف مختلف ، وذلك أن منها ما يمكن أن يصدقها معاً ومنها ما يمكن أن يكذبها معاً . وأرسطو لم يذكر من هذه إلا التي ذكرناها فقط ، وأرجأ الأمر فيها إلى كتاب القياس<sup>(\*\*)</sup> . والقانون العام في تعرف / هذه المتلازمات أن كل مقدمتين من هذه انفتتا في الكيّة — وهو السور — واختلفتا في الكيفية — وهو الساب والإنجاح<sup>(٣)</sup> والعدل وعدم العدل<sup>(٤)</sup> — فهى متلازمة — أعني أن الأعم منها يلزم الأخى . وأما التي لا تلازم فهى المتقابلات على جهة التضاد وعلى جهة التناقض كما قيل<sup>(\*\*\*)</sup> .

١٩٦٣٣-٢٠٤٣  
١٥

(٤٨) والقضايا الثلاثية إذا أخذت موضوعها باسم غير محصل ومحولها مرة باسم محصل ومرة باسم غير<sup>(١)</sup> محصل حدث في هذا الجنس بسائط ومعدلات موجبات وسائل غير التي سلفت . فتكون البسائط فيها ما كان محولها اسم محصلًا — كما كان ذلك في الصنف الأول من البسائط — والمعدلات التي محولها اسم غير محصل . وذلك أن اعتبار القضية في كونها بسيطة أو معقدة هو من جهة المحمول ، لا من جهة الموضوع ، فتكون البسيطة الموجبة في هذا الجنس

(٤٧) (١) واحداً لـ ، ق ، م ، د ، ش : واحداً فـ .

(٢) العدل ... العدل فـ : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤٨) (١) غير فـ ، ق ، م ، د ، ش : (مرتين) ل .

(\*) انظر الفقرة ٤٧ .

(\*\*) انظر تلخيص كتاب القياس ، النشرة المذكورة ، الفقرات ٣٤٢ - ٣٣٧ بالمقارنة

مع كتاب القياس لأرسطون ٦٣ بـ ص ٢١ إلى ص ٦٣ بـ ص ٢٧ .

(\*\*\*) انظر الفقرة ٤٦ والفترة ٤٢ .

مثل قولنا لا إنسان يوجد عادلا ، وسالبها لا إنسان ليس يوجد عادلا وتكون<sup>(٢)</sup>  
معدولتها الموجبة قولنا لا إنسان يوجد لا عادلا ، وسالبها لا إنسان ليس يوجد  
لا عادلا . وهو بين أن هاتين المتقابلتين اللتين تحدث في هذا الجلس من الثلاثية —  
أعني التي موضوعها اسم غير محصل — غير المتقابلتين اللتين تحدثان<sup>(٣)</sup> في الصنف  
من القضايا التي موضوعها اسم محصل ، فإن موضوع هذه هو عدم موضوع تلك ،  
وقد لخصت أصناف العدم الذي يدل عليها الاسم الغير محصل<sup>(٤)</sup> في غير هذا الموضوع<sup>(\*)</sup> .

(٩) وهذا الصنف من القضايا إذا عمل منها سوالب فليس يقوم حرف  
السلب مقام حرف العدل فيها ولا يجوز أحدهما عن صاحبه ، بل ينبغي أن يرتب  
حرف السلب فيها . أما في ذوات الأسور فمع السور كالحال في الصنف الأول  
من القضايا الثلاثية ، وأما في المهملات والشخصية فمع الكلمة الوجودية . وأما  
حرف العدل ، فيرتب فيها أبدا مع الموضوع حتى يكون أما في القضايا البسيطة  
السائلة من هذا الجلس فيؤتي فيه بـ حرف السلب مرتين — وذلك مع السور في  
القضايا المسورة ومع الموضوع ، ومع الكلمة الوجودية ومع الموضوع في المهملات  
والشخصيات . وأما في المعدولة فثلاث مرات ، مرة مع السور أو الكلمة الوجودية<sup>(٥)</sup>  
وثانية مع الموضوع وثالثة مع المحمول . وليس يجوز أحد حرف السلب فيها عن  
الأخر<sup>(٦)</sup> أعني ليس يقوم حرف العدل مقام حرف السلب في الحقيقة — وإن

(٢) تكون ل ، م : يكون ق ، ش ؛ (٤) ف ، د .

(٣) تحدثان ف ، ق : تحدث ل ؛ يحدث م ، د ، ش .

(٤) محصل ف : المحصل ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) (٤٩) (١) الوجودية ل ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٦) أعني ... كذب ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر الفقرة ٦ والفقرة ١٠ وكذلك تلخيص كتاب المقولات ، النشرة المذكورة<sup>٦</sup>

كان كلامها سلبا ، لكن حرف العدل إذا قرئ بموضوعه ليس يصدق ولا يكذب وحرف السلب إذا قرئ بموضوعه صدق أو كذب<sup>(٢)</sup> . مثال ذلك أن سلب قولنا كل إنسان يوجد عادلا قولنا ليس كل لا إنسان يوجد عادلا لا قولنا ليس كل إنسان يوجد عادلا ، وسلب قولنا كل لا إنسان يوجد لا عادلا قولنا ليس كل لا إنسان يوجد لا عادلا ، وذلك لأن ناق<sup>(٤)</sup> بحرف السلب في ثلاثة مواضع لا لأن ناق<sup>(٥)</sup> به في موضوعين — مثل<sup>(٦)</sup> أن نقول ليس كل إنسان يوجد لا عادلا .

20-4-23

(٥) وكذلك الحال في الثنائية التي في هذا الجلس — أعني في البسيطة منها ، فإنه قد قلنا إنه لا يوجد منها معدولة بحسب دلالات الألسنة المتعارفة<sup>(\*)</sup> . فإن حرف السلب<sup>(١)</sup> في هذه أيضا ينبغي أن يرتب فيها مرتبين ، مرة مع الموضوع ، ومرة مع السور في ذات<sup>(٢)</sup> السور أو مع الكلمة نفسها في الشخصية والمهملات ولا يكتفى بأحدهما أيضا دون الثاني . مثال ذلك أنه كما أن سلب قولنا كل إنسان يعشى — وهي التي موضوعها اسم محصل — هو قولنا ليس كل إنسان يعشى كذلك سلب قولنا كل لا إنسان يعشى قولنا ليس كل لا إنسان يعشى ، لا قولنا ليس كل إنسان يعشى ولا ليس كل إنسان لا يعشى . فإن حرف السلب ليس يقوم مقام حرف العدل ولا حرف العدل يقوم مقامه ، إذ كل واحد منهما يرفع عن القضية شيئاً غير الذي يرفعه الآخر . وذلك أن حرف السلب

(٢) يوجد ، ق ، م ، د : يوخلش ؛ — ف .

(٤) ناق ف : ناق في ذلك ل ، م ، ناق في ق ، بـ ناق في ذلك د ؛ ناق في ذلك ش .

(٥) مثل ف ، ق ، م ، د ، ش : مثال ل .

(٦) (١) السلب ف ، ق ، م ، د ، ش : السابـل .

(٢) ذاتـل ، ق ، م ، د ، ش : ذاتـف .

(٧) اـنـظـرـالـفـقـرـةـ ٤٠ـ .

فـ ذوات الأـسوار إنـما يـرفع الحـكم الكلـي الذـى تـضمنه السـور الكلـي أوـ الحـكم  
 الـجزئـى الذـى تـضمنه السـور / الـجزئـى . وأـما حـرف العـدل فـإنـما يـرفع / المـوضـوع  
 الكلـي "أـوـ المـحـمـولـ الكلـي" لــاـ الحـكمـ الكلـي . وـذـكـ أنـ السـورـ الكلـيـ المـقـرـونـ بالـقضـيةـ  
 لـيسـ يـدـلـ عـلـ أـنـ المعـنىـ المـوضـوعـ كـلـيـ فـيـكـونـ رـفـعـهـ وـفـاعـلـلـ المعـنىـ الكلـيـ المـوضـوعـ ،  
 بلـ إـنـماـ يـدـلـ عـلـ أـنـ الحـكمـ مـلـ المعـنىـ الكلـيـ كـلـيـ . وـذـكـ بـينـ فـيـ الـمـهـلـاتـ ،  
 فـإـنـهـ لـيـسـ كـوـنـهـ غـيرـ ذـوـاتـ أـسـوـارـ مـاـ لـيـوـجـبـ أـنـ تـكـوـنـ المـعـانـيـ المـوضـوعـةـ فـيـهاـ  
 كـلـيـةـ إـذـ كـانـ دـلـالـاتـ (٤)ـ الـأـلـفـاظـ عـلـيـهـاـ دـلـالـةـ كـلـيـةـ — مـثـلـ قولـناـ الإـنـسانـ مـادـلـ ،  
 الإـنـسانـ لـيـسـ بـمـادـلـ ، فـإـنـ لـفـظـ الإـنـسانـ يـدـلـ مـلـ معـنىـ كـلـيـ وـإـنـ لـمـ يـقـرنـ بـهـ لـفـظـ  
 كـلـ . وـلوـ كـانـ لـفـظـةـ كـلـ هـىـ الـقـىـ تـدـلـ مـلـ أـنـ المعـنىـ كـلـيـ ، لـكـانتـ لـفـظـةـ الإـنـسانـ  
 لـاـ تـدـلـ مـلـ معـنىـ كـلـ إـلاـ إـذـاـ قـرـنـ بـهـاـ كـلـ . وـذـكـ ماـ يـجـبـ أـنـ يـقـرنـ حـرفـ  
 السـلـبـ فـيـ القـضـاياـ المـسـوـدةـ التـىـ مـوـضـوعـاتـهاـ أـسـهـاءـ غـيرـ مـعـصـلـةـ — مـتـلـازـمـةـ كـانـتـ  
 أـوـ مـتـعـانـدـةـ (٥)ـ — مـعـ السـورـ وـيـعـادـ حـرفـ السـلـبـ ثـانـيـةـ مـعـ المـوضـوعـ . فـإـنـ كـانـتـ  
 مـعـدـولـةـ أـعـيـدـ ثـالـثـةـ مـعـ المـحـمـولـ . وـإـنـ كـانـتـ غـيرـ مـعـدـولـةـ اـكـتـفـيـ بـإـعادـتـهـ مـعـ  
 المـوضـوعـ . وـقـدـ تـأـقـ مـواـضـعـ فـيـ المـادـةـ الـمـكـنـةـ يـكـونـ فـيـهاـ حـرفـ العـدلـ قـوـةـ قـوـةـ  
 حـرفـ السـلـبـ فـيـ اـقـسـامـ الصـدـقـ وـالـكـذـبـ (٦)ـ فـجـمـعـ المـوـادـ وـتـأـقـ مـواـضـعـ لـيـسـ  
 يـلـزـمـ ذـكـ فـيـهـ .

2023-26

(٥١) فـإـنـماـ المـوضـوعـ الذـىـ قـوـةـ حـرفـ العـدلـ فـيـهـ قـوـةـ حـرفـ السـلـبـ ، فـهـىـ

الـقـضـاياـ الشـخـصـيةـ إـذـاـ أـخـذـتـ مـوـضـوعـاتـهاـ مـوـجـودـةـ (١)ـ فـيـ الـوقـتـ الذـىـ شـأـنـهـاـ

(٢) أـوـ المـحـمـولـ الكلـيـ فـ، قـ، مـ، دـ : — لـ ؛ وـالـمـحـمـولـ الكلـيـ شـ .

(٤) دـلـالـاتـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : دـلـالـةـ فـ .

(٥) مـتـعـانـدـةـ فـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : مـتـيـاـتـةـ لـ .

(٦) وـالـكـذـبـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : — فـ .

(٧) (١) مـوـجـودـةـ فـ ، لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : +ـ وـ لـ ،

أن تتصف بالملائكة أو العدم المقابل لها . مثال (٢) ذلك إذا<sup>(٢)</sup> سأله سائل عن سقراط هل هو عدل أو ليس بعدل فكان الجواب الصادق فيه أنه ليس بعدل فأجاب السائل مكان قوله (٤) إنه ليس بعدل إنه لا عدل . فإن قوة قولنا هاهنا لا يصلح هو قوة قولنا ليس بعدل ، إذ كان قولنا سقراط عدل أولاً عدل إذا اتفق أن وجد فيه الشرطان المتقدمان يقتسمان الصدق والكذب على مثل ما يقتسمه قولنا سقراط عدل أو ليس بعدل .

(٥) وقد يمكن في هذا الموضع كما يقول المفسرون إذا كان قصد السائل أن يتسلم من المجيب مقدمة موجبة فأجابه بالسالبة ، أن يأخذ بدل السالبة معدولتها فينتفع بها إذا وضعها من القياس في الموضع الذي إنما ينتفع فيه بالموجبة لا بالسالبة — مثل الصغرى من الشكل الأول . فإن الصغرى متى كانت سالبة في الشكل الأول لم ينتفع بها في الإنتاج على ما سيين في كتاب القياس<sup>(\*)</sup> . وقد ينتفع السائل بهذه الوصية أيضاً إذا أراد أن ينتفع عن السالب شيئاً ملائكة . لكن ما فسرنا نحن به الموضع هو أولى بفرض هذا الكتاب .

(٦) وأما الموضع الذي لا يكون فيه قوة حرف العدل إذا قرئ مع الملائكة<sup>(١)</sup>  
قوة حرف السالب في اقتسام الصدق والكذب ، فهو القضايا الكلية في هذه

(٢) ذلك إذا ف : ذلك انه ان ل ؛ ذلك انه اذا ق ، م ، د ، ش .

(٣) من ... هو ف : هل سقراط ل ، ق ، م ، د ؛ هل سقراط راش .

(٤) قوله ف : قولنا ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١) الملائكة ف ، ل : الكلمة (ح يد<sup>٢</sup>) ل ، ق ، م ، د ؛ الكلمة ش .

(\*) انظر تلخيص كتاب القياس لابن رشد ، النشرة المذكورة ، الفقرة ٣ و كذلك الفقرة

المادة – مثل أن يسأل سائل هل كل إنسان حكيم ، أو ليس كل إنسان حكيم فيجيب المجيب بدل قوله ليس كل إنسان حكيم كل إنسان لا حكيم . وذلك أن الذى يقابل قولنا كل إنسان حكيم مقابلة يقسىان الصدق والكذب دائماً بها هو قولنا ليس كل إنسان حكيم لا قولنا كل إنسان لا حكيم ، إذ كان قولنا حكيم ولا حكيم قوله قوة المتضادين – وهو قولنا كل إنسان حكيم ولا إنسان واحد حكيم . والمتضادان قد <sup>(٢)</sup> يكذبان معاً في هذه المادة كما تبين قبل <sup>(\*)</sup> .

٤) والتقابل الذى بين الاسم المحصل والاسم غير المحصل والكلمة المحصلة

<sup>(١)</sup> وليس هو من جنس مقابلة الإيجاب للسلب <sup>(٢)</sup> . فإنه ليس قولنا لا إنسان يدل في الألسنة التي تستعمل فيها أمثل هذه الأسماء على ما يدل عليه قولنا ليس بإنسان . فإن قولنا ليس بإنسان يدل على موضوع سلب عن الإنسانية وإن لم يصرح به في هذا القول ، فهو لذلك قول مركب . وكذلك يدل عليه قولنا ليس ب الصحيح . وأما قولنا لا إنسان ولا صريح ، فإنه لا يدل دلالة السلب إذا قيل من غير أن يقرن باسم ولا كلمة مصريحاً بها ، بل إنما يدل قولنا لا إنسان على عدم الإنسانية وقولنا لاصح على عدم الصحة وهو المعنى المفرد الذى يدل عليه قولنا مرض . ويظهر أنه ليس دلاته دلالة السلب من أن / السلب يصدق أو يكذب . وأما قولنا لا إنسان ، فليس هو لاصدقاً ولا كاذباً . وذلك أنه إذا كان قولنا إنسان ليس بصادق ولا كاذب مالم يقرن به خبر مع أنه يدل

١٨ ظ

(٢) نـ ، م : — ل ، ق ، د ، ش .

(٥٤) (١) محصلة ف : المحصلة ل ، م ، د ، ش : — ق .

(٢) السلب ف : والسلب ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر الفقرة ٤٧ .

عل ملکة وصورة موجودة ، فأحرى أن يكون قوله لا إنسان لا يدل على صدق أو كذب إذ كان ليس يدل على وجود محصل وإنما يدل على وجود غير محصل .

- (٥٥) والقضايا التي موضوعها اسم غير محصل توجد حال البسيطة منها والمدلولات متلازمة الحال البسيطة مع المدلولة في القضايا التي موضوعها اسم محصل . وذلك أن قوله كل لا إنسان يوجد لاعادلا — وهي "الموجبة / المدلولة"<sup>(١)</sup> في هذا الجلس — تدل على ما يدل عليه قوله ليس يوجد شيء مما هو لا إنسان عادلا — وهي السالبة البسيطة . وليس بين هذا الصنف من القضايا — أعني التي موضوعها اسم غير محصل — وبين الصنف من القضايا التي موضوعها اسم محصل تلازم ولا تقابل .
- ١٠ (٥٦) وإذا تبدل ترتيب اسم المحمول أو الموضوع أو الكلمة الرابطة في القضايا الثلاثية أو اسم الموضوع أو المحمول — أعني الكلمة — في الثانية — أعني<sup>(٢)</sup> مثل أن يقدم منها ما شأنه أن يؤتي به أخيراً أو<sup>(٣)</sup> يؤتي أولأ بما شأنه منها أن يؤتي به ثانياً أو يؤتي متأخراً بما شأنه منها أن يؤتي به متقدماً وبالجملة أن يغير ترتيبها ويبيح المحمول فيها محو ولا الموضوع موضوعاً — فإن القضية تبقى واحدة بعينها محفوظة الصدق إن كانت صادقة ، أو الكذب إن كانت كاذبة .
- ١٥ ومثال ذلك قوله يوجد الإنسان عدلا يوجد عدلا للإنسان ، فإن هذه القضية هي واحدة بعينها وكذلك قوله زيد قام وقام زيد . فإنه لو لم تكن القضايا التي

(٥٥) (١) الموجبة المدلولة ل ، ق ، م ، د ، ش : المدلولة الموجبة ف ،

(٥٦) (١) اعني ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) اوف : اعني ان ل ، ق ، م ، ش ؛ — د .

لما اختلف إلا في ترتيب أجزائها من التقدم والتأخر قضية واحدة ، للزم أن يكون  
قضية واحدة أكثر من سالب واحد ، وقد تبين أنه ليس لوجب الواحد إلا  
صالب واحد<sup>(\*)</sup> ، وذلك أنه إن لم يكن قولنا يوجد الإنسان عدلا وقولنا يوجد  
عدلا الإنسان قضية واحدة بل قضيتين مختلفتين المعنى ، وكان سلب قولنا يوجد  
الإنسان عدلا قولنا ليس يوجد الإنسان عدلا وسلب قولنا يوجد عدلا الإنسان  
ليس يوجد عدلا الإنسان ، وكان قولنا أيضا ليس يوجد عدلا الإنسان بين أنه  
سلب لقولنا يوجد الإنسان عدلا لزم<sup>(۲)</sup> أن يوجد لقولنا يوجد عدلا الإنسان عدلا  
سلبا ، أحداً ما قولنا ليس يوجد الإنسان عدلا ، والآخر ليس يوجد عدلا الإنسان  
— وهو سلب القضية التي وضعنا أنها معايرة في المعنى لقولنا يوجد الإنسان عدلا  
وهو قولنا يوجد عدلا الإنسان .<sup>(۳)</sup> فإنه أعرف أن هذين السطرين هو سلب واحد<sup>(۴)</sup>  
<sup>(۵)</sup> من أن هاتين الموجبتين موجبة واحدة<sup>(۵)</sup> . فقدبان أن الأسماء والكلم التي هي  
أجزاء القضية يامتنى ... ربها في القول عن العادة البحارية في ذلك اللسان — أعني  
عن الترتيب الذي هو الأنصح — وبق المحمول محمولا والموضوع موضوعا<sup>(۶)</sup> ، أنها  
تبق تلك القضية بعينها .

١٤  
٥٧) وإذا أوجب اسم واحد لأسماء كثيرة أو أوجب<sup>(۱)</sup> أسماء كثيرة  
لام واحد أو سلب اسم واحد عن أسماء كثيرة أو سلبت أسماء كثيرة عن اسم

(۳) لزم ف ، لام ل ، ق ، م ، د ، ش .

(۴) فانه ... واحد ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(۵) من ... واحدة ق ، م ، د ، ش : — ف ، ل .

(۶) موضوعا ل ، ق م ، د : — ف ، ش .

٥٧) (۱) او جبت ل ، ق ، م ، د ، ش : اجابت ف .

نظر الفقرة ٢٥ .

واحد ، فليس يكون ذلك الإيجاب إيجاباً واحداً ولا ذلك السلب سلباً واحداً ،  
 كما أنه إذا أوجب اسم واحد لاسم واحد أو<sup>(٢)</sup> سلب عنه لا يكُون إيجاباً واحداً  
 ولا سلباً واحداً ما لم يكن المعنى الذي يدل ذلك اللفظ الواحد عليه واحداً — هل  
 ما قبل فيها سلف — إلا أن تكون تلك الأسماء الكثيرة تدل على معنى واحد<sup>(\*)</sup> .  
 وذلك إما بأن تكون تلك الأسماء الكثيرة متراوفة — وهي التي يدل كل واحد منها  
 على معنى واحد — أو يكون ماتدل عليه الأسماء الكثيرة أجزاء حد أو رسم لشيء  
 واحد — مثل قولنا الإنسان حيوان والإنسان ناطق ، فإن المجتمع من هذين الحمولين  
 هو حد للإنسان<sup>(٣)</sup> ، وذلك أن الإنسان حيوان ناطق . وكذلك إن كان أيضاً رسماً  
 له — مثل قولنا إن<sup>(٤)</sup> الإنسان حيوان والإنسان ذورجلين — فإن المجتمع هو رسم  
 للإنسان وهو أنه حيوان ذورجلين . ولفظ الإنسان يدل دلالة مجملة على ما يدل  
 عليه كل واحد من هذين القولين مفصلاً . فاما إن كانت المحمولات الكثيرة ليس  
 المجتمع منها واحداً فليس الإيجاب / لها إيجاباً واحداً ولا السلب لها سلباً واحداً .  
 وكذلك إن كانت موضوعات كثيرة يحمل عليها محول واحد فليس ذلك إيجاباً واحداً  
 ولا سلباً واحداً . ومثال ذلك حملنا على الإنسان أنه أبيض وأنه يعشى ، فإن هذين  
 إذا حملنا بهم معاً على الإنسان فقيل الإنسان أبيض يعشى لم يدل على معنى واحد إلا  
 بالعرض . والحال في هذه كحال في المحمول الذي هو لفظ مشترك يدل على أكثر  
 من معنى واحد إذا حمل على موضوع واحد ، أو كل الموضوع الذي هو لفظ مشترك

(٢) ارف ، ق ، م ، د ، ش : و ل .

(٣) للإنسان ف : الإنسان ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) انف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر الفقرة ٢٦ والفقرة ٢٧ .

إذا حمل عليه محمل واحد يدل على معنى واحد — أعني أنه كما أن القضية التي المحمول لها لفظ مشترك ليست قضية واحدة ولا القضية التي فيها الموضوع بهذه الصفة قضية واحدة كذلك الحال في القضية التي توجب فيها معان كثيرة بأسماء متباعدة موضوع واحد أو التي يجب فيها محمل واحد لموضوعات كثيرة يدل عليها بأسماء متباعدة ، إذا لم يكن المجتمع من تلك المحمولات أو الموضوعات الكثيرة منها معاً واحداً .

٢٠٢٣-٢٦  
ف ١٨ ظ

(٥٨) والقضايا التي محملها أو موضوعها اسم مشترك ، لما كانت قضاياها كثيرة لم يكن ينبغي / أن يكون السؤال الجدل عنها سؤالاً واحداً ولا جواباً الجدل جواباً واحداً ، وإن<sup>(١)</sup> كانت جميع المعانى التي يدل عليها الاسم المشترك الموضوع يصدق عليها المحمول الواحد ، أو كانت جميع المعانى التي يدل عليها الاسم المشترك المحمول تصدق<sup>(٢)</sup> على الموضوع الواحد<sup>(٣)</sup> ، أو كان لفظ المحمول والموضوع يدل كل واحد<sup>(٤)</sup> منها على معان كثيرة إلا أن جميع المعانى التي يدل عليها لفظ المحمول صادقة على جميع المعانى التي يدل عليها لفظ الموضوع على ماتين<sup>(٥)</sup>

(٦) توجب م ، د ، ش : يوجب ل ، ق ، (ه) ف .

(٧) (١) ران ف ، ق ، م ، د ، ش : ان ل .

(٨) تصدق ف : يصدق ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٩) الواحد ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + وكانت المان الكثيرة هي المحمول (مع علامة الاختال) ل ، سواء كانت المان ، الكثيرة هي الموضوع (حيد<sup>٢</sup> معروف عبرية) ل ، اذا كانت المان الكثيرة هي المحمول ق ، د ، او كانت المان الكثيرة هي المحمول م ، ش .

(١٠) واحد ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(١١) تبين ف ، ق ، م ، د ، ش : بين ل ، بين د .

فـ كـتاب الـحدـل<sup>(\*)</sup> ، فـإنـ المـحـيـب عـلـ طـرـيق الـبـحـدـل لـيـس عـلـيـهـ أـن يـصـلـع عـلـ السـائـل سـؤـالـهـ بـأـن يـفـهـمـهـ تـلـكـ المـعـانـيـ الـتـي يـقـالـ عـلـيـهـ ذـلـكـ الـاسـمـ المشـترـكـ ، إـذـ كـانـ المـحـيـبـ وـالـسـائـلـ فـمـرـتبـةـ وـاـسـعـةـ مـنـ مـعـرـفـةـ الشـيـءـ الـذـيـ فـيـهـ يـتـنـاظـرـانـ . وـإـنـماـ قـصـيدـ السـائـلـ عـلـ طـرـيق الـبـحـدـلـ أـنـ يـتـسـلـمـ مـنـ المـحـيـبـ أـحـدـ جـزـءـيـ التـقـيـضـ الـذـيـ يـرـيدـ أـنـ يـفـعـلـ مـقـدـمـةـ يـطـلـعـ بـهـاـ وـضـعـ المـحـيـبـ . فـتـقـيـ حـسـالـ السـائـلـ<sup>(\*\*)</sup> المـحـيـبـ فـيـ الـبـحـدـلـ بـالـمـقـدـمـةـ المـشـترـكـةـ الـلـفـظـ فـسـلـمـ لـهـ المـحـيـبـ أـحـدـ جـزـءـيـ التـقـيـضـ فـوـضـعـ السـائـلـ مـنـ أـحـدـ تـلـكـ المـعـانـيـ مـقـدـمـةـ يـرـومـ أـنـ يـتـنـجـعـ مـنـهـاـ مـاـقـصـدـ إـبـطـالـهـ عـلـيـهـ ، كـانـ لـلـمـحـيـبـ حـيـثـيـذـ أـنـ يـقـولـ لـمـ يـسـلـمـ هـذـاـ الـمـعـنـيـ وـإـنـماـ الـذـيـ سـلـمـتـ مـعـنـيـ كـذـاـ وـكـذـاـ ، فـلـاـ يـنـتـفـعـ السـائـلـ حـيـثـيـذـ بـتـسـلـيمـ المـحـيـبـ لـهـ أـحـدـ جـزـءـيـ الـلـهـ يـضـنـ .

١٠ (٥٩) وأـمـاـ السـؤـالـ عـلـ طـرـيقـ التـعـلـيمـ فـقـدـ يـكـونـ بـالـاسـمـ المشـترـكـ لـأـنـ مـلـ المـعـلـمـ إـصـلاحـ<sup>(١)</sup> السـؤـالـ بـتـفـصـيلـ مـاـيـدـلـ ذـلـكـ الـاسـمـ المشـترـكـ عـلـيـهـ . وـلـذـلـكـ لـمـ يـكـنـ هـذـاـ السـؤـالـ سـؤـالـ جـدـلـيـ لـأـنـ هـذـاـ النـوعـ مـنـ السـؤـالـ قـدـ يـقـتـضـيـ تـفـصـيلـ مـاـيـدـلـ عـلـيـهـ الـاسـمـ المشـترـكـ – مـثـلـ أـنـ يـسـأـلـ سـائـلـ مـاـهـوـ الـعـيـنـ ، فـإـنـ المـحـيـبـ لـهـ يـقـولـ إـنـهـ يـدـلـ عـلـيـ مـعـانـ شـتـىـ ، عـلـيـ الـجـارـحةـ وـعـلـيـ عـيـنـ الـمـاءـ وـعـلـيـ عـيـنـ الشـمـسـ وـغـيرـذـلـكـ . وـأـمـاـ السـؤـالـ الـبـحـدـلـ فـلـمـاـ كـانـ إـنـماـ يـسـأـلـ السـائـلـ فـيـهـ بـجـزـءـيـ التـقـيـضـ لـيـسـلـمـ لـهـ أـحـدـهـماـ – مـثـلـ أـنـ يـسـأـلـ هـلـ كـذـاـ كـذـاـ أـوـ لـيـسـ بـكـذـاـ – فـقـدـ يـنـبـئـيـ أـنـ يـكـونـ

-30-

(٦) السـائـلـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : – فـ .

(٥٩) (١) اـصـلاحـ فـ : اـنـ يـصـلـعـ لـ ، قـ ، مـ ، شـ ؛ – دـ .

(٢) وـعـلـ فـ : عـلـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ .

(\*) اـنـظـرـ تـلـيـخـ كـتـابـ الـبـحـدـلـ لـابـنـ رـشـدـ ، تـحـقـيقـ بـتـورـثـ وـهـرـيـدـ (ـالـقـاهـرـةـ :ـ الـمـيـةـ الـمـصـرـيــ)ـ الـعـامـةـ لـكـتـابـ (١٩٧٩ـ)ـ الـفـقـرـةـ (٣٢٥ـ)ـ .

السؤال محدوداً ليكون الجواب الذي يقع عليه محدوداً ، وذلك إنما يكون<sup>(٣)</sup> إذا كان السؤال<sup>(٣)</sup> بالاسم المتواطئ .

(٦٠) ولما كانت المحمولات الكثيرة التي تحمل على موضوع واحد توجد بأربعة أحوال — إما محمولات إذا أفردت صدقت وإذا جمعت صدقت وكان المجتمع منها ممولاً واحداً وهو الذي قلنا إن المجتمع منها يكون قضية واحدة<sup>(\*)</sup> ، وإنما محمولات إذا أفردت صدقت وإذا جمعت صدقت إلا أن المجتمع منها ليس يكون ممولاً واحداً إلا بالعرض ، وإنما محمولات إذا أفردت صدقت وإذا جمعت كان الكلام هذراً وفضلاً ، وإنما محمولات إذا أفردت صدقت وإذا جمعت كذبت — فقد ينبغي أن نعطي القانون الذي به تبين<sup>(١)</sup> هذه المحمولات بعضها من بعض بعد أن نبين أنه ليس واجباً أن يكون ما يصدق مفرداً يصدق مجموعاً من غير أن ينطوي في ذلك كذب ولا فضل .

٤٠

٢٠

(٦١) فنقول: إنه ليس يلزم أن تكون جميع المحمولات التي تصدق فرادى تصدق مجموعة من غير أن يكون الكلام هذراً وفضلاً . وذلك بين من قبل الماء / وما يتحقق هذا الوضع إن سلمناه من الشناعة . أما من قبل الماء ، فإنه قد يصدق على زيد أنه طبيب ويصدق عليه أنه بصير — أي حاذق — وليس يلزم أن يصدق عليه الأمران جميعاً حتى نقول فيه إنه طبيب بصير . وأما الشناعة التي تتحقق من قال إن كل ما يصدق فرادى يصدق مجموعاً من غير أن يتحقق القول هذر ، فأحددها أنه إن كان قوله في زيد إنه إنسان حقاً وإنه أبيض حقاً فيجب

٤٠

(٣) إذا كان السؤال : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١) تبين ف ، د ، ثتبين ل ، يتبين ق ، ثتبين م ، يتبين ش و .

(\*) انظر الفقرة ٥٧ .

أن يكون القول بإجماعهما<sup>(١)</sup> حقا - أعني أن يكون زيد إنسانا أبيض . وإن كان حلنا عليه أيضا أنه إنسان أبيض وأنه أبيض على أنهما مهولاً مفرداً ، فقد يجب أن يصدق عليه أنه إنسان أبيض أبيض . وكذلك إذا أخذنا هذا القول بمنزلة مجمل واحد مفرد وأخذنا القول الأول بمنزلة مجمل مفرد ، صدق عليه أنه إنسان أبيض إنسان أبيض أبيض من غير أن يكون في الكلام هذر ولا فضل وإن مر الأمر إلى خير نهاية ، وذلك شنيع . وأيضا فإنه إذا حلت عليه مفردات كثيرة لزم أن تصدق<sup>(٢)</sup> عليه جميع التراكيب التي تعرض عن تلك المفردات - أعني إذا ركب بعضها إلى بعض - وهي غير متناهية فيصدق على الموضوع الواحد أشياء غير متناهية - مثل أنه إن صدق عليه أنه إنسان وأنه أبيض وأنه يمشي فيجب أن يصدق عليه أنه إنسان أبيض يمشي وأنه إنسان إنسان أبيض يمشي وأنه إنسان إنسان أبيض يمشي . وكذلك أنه أبيض أبيض ويشي يمشي ، فتكون الممولات الصادقة عليه غير متناهية . فقد تبين من هذا أنه ليس كل ما يصدق فرادى يصدق مجملًا على ما كان يرى كثير من القدماء .

ف ١٩ ٢١٩-١٩-٦٢) وإذا قد تبين هذا فلننظر متى يكون من المعنى الكثيرة التي تحمل على معنى / واحد ومن<sup>(٣)</sup> المعنى الواحد الذي يحمل على معان كثيرة قضية واحدة - وذلك بأن يكون المجتمع من تلك المعنى الكثيرة معنى واحداً وصادقاً - وهي لا يمكن . فنقول : إنه متى لم يكن حمل تلك المعنى الكثيرة على الموضوع حلا

(٦١) (١) بإجماعهما ف : بمجموعهما ، ق ، م ، د ، ش بمجموعهما ش .

(٢) انه ف ، ق ، م ، د ، ش : - ل .

(٣) تصدق ف : يصدق ل ، ق ، م ، د ، (د) ش .

(٦٢) (١) ومن ل ، ق ، م ، د ، ش ، او من اف .

بالعرض ولا كان أحدهما منطويًا في الآخر ومنحصرًا فيه — أعني أن يكون الشرط منحصرًا في <sup>(٢)</sup> ذي الشرط <sup>(٢)</sup> وأخرى بذلك أن يكون الشرط هو بعينه ذو الشرط ، مثل أن تقول إن زيداً أبيض مالم يكن ذلك على جهة التأكيد — فإن المجموع من تلك المعانى يكون معنى واحداً . فاما متى كان حلها بالعرض — مثل قولنا <sup>(٣)</sup> في زيد إنه أبيض وإنه يمشي — فإنه ليس المجموع منها معنى واحداً ، وكذلك متى كان الثاني مخصوصاً في الأول لأن الكلام حينئذ يكون فضلاً — مثل قولنا في زيد إنه إنسان حتى على جهة تقدير <sup>(٤)</sup> الإنسان بالحى ، فإن لفظ الإنسان قد انطوى فيه الحى ولذلك كان تقديرنا إيماء بالحى هذراً بخلاف تقدير الجنس بالفصل . فتى عريت المحمولات المفردة من هاتين الصفتين — أعني من الحمل الذى بالعرض ومن أن يكون أحدهما منحصرًا في الآخر — فالقضية تكون واحدة — مثل قولنا في الإنسان إنه حيوان وإنه ذو رجلين .

٢١٩-٣٣

(٦٣) وأما الأشياء التي تصدق مجموعة في الحمل على شيء ما إذا قيد بعضها ببعض ، فنها ما تصدق إذا أفردت ومنها ما ليس يصدق <sup>(١)</sup> . والصادقة منها هي التي يجتمع فيها شيتان . أحدهما أن لا ينحصر فى الشيء المشترط فى القول شيء هو مقابل للشيء <sup>(٢)</sup> الذى اشترط فيه وقيد به ، وذلك بأى نحو اتفق من أنحاء التقابل

(٢) ذى الشرط ف : المشترط ل ، م ؛ المشروط فيه د ؛ بالشرط فيه ش ؛ — ق .

(٢) قولنا ف ، ق ، م ، د ، ش : قوله ل .

(٤) تقدير ف ، ق ، م ، د : تقسيم ؛ تقدير ش .

(١) (٦٣) (١) يصدق ف ، ق ، م ، د ، ش ؛ ثم يصدق ل .

(٢) لشيء ف ؛ المثل ل ، ق ، م ، د ، ش .

الأربعة<sup>(\*)</sup> ، كان ظهور ذلك المقابل له بحسب ما يدل عليه اسمه — مثل قولنا بـ «حيوان ميت» ، فإن الميت ضد الحيوان من جهة دلالة هذا الاسم عليه ، أعني اسم الحيوان — أو كان ظهور ذلك لامن جهة دلالة الاسم بل من جهة دلالة الحد أو الرسم — مثل قولنا «إنسان ميت» ، فإن الإنسان إنما يظهر أنه مقابل للبيت من جهة حده الذي يقال فيه إنه حيوان ناطق . فتى النحصر التقابل في أمثل هذه المقيدات كذبت إذا أفردت ، فإنه يصدق على الميت أنه إنسان ميت وليس يصدق عليه أنه إنسان . والشرط الثاني أن لا يكون حمل المقيد على الموضوع بالعرض — أي من أجل غيره — / بل بالذات — أي<sup>(٣)</sup> من أجل ذاته فإنه إذا كان محولا بالعرض على هذه الجهة كذب إذا أفرد — مثل قولنا «أمرؤ القيس موجود شاعراً أو موجود متوهماً» ، فإنه إذا أفرد هذا فقيل أمرؤ القيس موجود كان كذباً إذ هو الآن معدوم . والسبب في ذلك أن لفظ قولنا موجود هو محول على أمرؤ القيس من جهة أنه متوهם أو شاعر لا حلاً أولاً من أجل ذاته — أي بإطلاق — وقولنا فيه إنه موجود من جهة ما هو في الذهن متوهماً هو قول صادق . ولذلك أمكن فيها إذا أخذت بهذه الجهة لفظة الموجود أن تصدق على المعدوم ، كما أن لفظة غير الموجود إذا حلت على الشيء من أجل غيره صدقت على الشيء الموجود وليس تصدق عليه إذا حلت عليه من أجله — مثل قولنا في زيد المشار إليه إنه غير موجود حائطاً ، فإنه ليس يصدق عليه أنه غير موجود بإطلاق كما ليس يصدق على المعدوم أنه موجود بإطلاق . فإذاً متى لم يحصر في الشرط أو القيد مقابل

(٣) أي لـ «ق» ، مـ «ش» ، سـ «ـف» ، دـ «ـه» .

(\*) انظر تلخيص كتاب المقلولات ، التسيرة المذكورة ، الفقرة ٨٩ .

للشيء<sup>(٤)</sup> المقيد متى دل على الشيء المقيد بمحده أو اسمه ولا كان هناك<sup>(٥)</sup> ممولاً من أجل غيره فإنه واجب متى أفردت أمثال هذه في الحال أن تصدق فرادي كما صدقـت مجموعة .

#### الفصل الرابع

(٦٤) ولما كانت القضايا منها ذوات جهات ومنها ما هي غير ذات جهات ، والجهة هي اللفظة التي تدل على كيفية وجود الممول للموضوع – مثل قولنا الإنسان واجب أن يكون حيواناً أو يمكن أن يكون فيلسوفاً – وكانت أجناس ألفاظ الجهات جهتين ، إحداهما الضروري وما يتبعه على جهة اللزوم ويعد معه وهو الواجب والممتنع الذي هو أيضاً أحد قسميه إذ كان الضروري إما ضروري الوجود وإما ضروري العدم وهو الممتنع ، والثانية الممكن وما يتبعه على جهة اللزوم ويعد معه – مثل قولنا محتمل – فقد ينبغي أن ننظر في المقابلات في هذا الجنس أي هي وفي التلازمه أيضاً منها . وذلك في المعدولة منها أيضاً والبساطة . وإنما صارت ألفاظ الجهات جهتين لأنها إنما قصد بها أن تكون دلالتها مطابقة للاجحود ، والموجود قسمان إما بالقوة وإما بالفعل ، والضروري يقال على ما بالفعل ، والممكن يقال على ما بالقوة . فلتنظر<sup>(١)</sup> في المقابلة منها أولاً ، ثم في التلازمه .

(٤) للشيء ف : الشيء ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) هناك ل ، ق ، م : – ف ؛ هناك د ، ش .

عنوان : (١) الفصل الرابع ف ، ق ، م ، د ، ش : فصل ل ؛ + ج (ج بـ ٢) ل .

(٦٤) (١) فلتنظر ل ، ق ، م : فلينظر ف ، د ، ش .

21٤٣٨-٢١٤٦

(٦٥) فنقول : إنه قد يظهر في بادئ الرأي أن حرف السالب يعني أن يوضع في أمثلة هذه القضايا مع اللفظة الوجودية التي هي الرابطة لام المحمول كالمثال في القضايا غير ذات الجهات ، وذلك أن سلب قولنا الإنسان يوجد عدلا هو قوله الإنسان ليس يوجد عدلا لا قولنا الإنسان يوجد لا عدلا . وذلك أنه لما كان الإيجاب / والسلب يقتسمان الصدق والكذب على جميع الأشياء ، فإن وضعنا أن سالب قولنا " يوجد الإنسان " عدلا قولنا " يوجد الإنسان " لا عدلا ووجب مثلاً في هذين القولين أن يقتسمها الصدق والكذب على جميع الأشياء حتى يجب أن كان قولنا في الخشبة مثلاً إنها توجد إنسانا " عدلا كاذبا " <sup>(١)</sup> أن يكون " الصادق عليها أنها توجد إنسانا " <sup>(٤)</sup> لا عدلا <sup>(٥)</sup> .

١٠

21٤٧-٢٣

(٦٦) وإذا كان حرف السالب إنما يوضع في القضايا الثلاثية أو الثنائية مع الكلمة الوجودية <sup>(١)</sup> فقد يظن أن الحال في القضايا ذات الجهات هي هذه

(٦٥) (١) يوجد إنسان ف : الإنسان يوجد ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) إنسانا : إنسان ف ؛ — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) أن يكون ف : فيكون ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) إنسانا : إنسان ف ؛ — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) عدلا ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + لكن لما كان قوله عدلا ولا عدلا يقتسمان الصدق

والكذب على الإنسان فقد يجب أن كان الصادق أن الخشبة توجد لا عدلا لأن يصدق

عليها أن الخشبة إنسان لا عدلا و ذلك في غاية الاستهالة ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٦٦) (١) الوجودية م ، — ف ، ل ، ق ، د ، ش .

الحال ، فيكون على هذا سلب قولنا في الشيء إنه يمكن أن يوجد قولنا<sup>(٢)</sup> إنه يمكن أن لا يوجد . غير أنه قد يظهر أنه يصدق على الشيء بعينه أن يقال فيه إنه يمكن أن يوجد ويمكن أن لا يوجد . ومثال ذلك أن ما<sup>(٣)</sup> " هو ممكن " أن ينقطع فهو ممكن<sup>(٤)</sup> أن لا ينقطع وما هو ممكن أن يعشى فهو ممكن<sup>(٥)</sup> أن لا يعشى ، وذلك أن الممكن هو ما ليس بضروري الوجود . ولذلك قد يمكن فيه أن يوجد وأن لا يوجد ، ولما كان المقابلان ليس يمكن فيما أن يتماماً على الصدق في شيء واحد وبين أنه ليس سلب قولنا يمكن أن يوجد قولنا يمكن أن لا يوجد .

٢١٥٢٤-٣٢ (٦٧) فإذا قد تبين أن حرف السلب في هذه القضايا — أعني ذات

الجهات — لا ينبغي أن يوضع / لا مع المحمول ولا مع الكلمة الوجودية ، فقد يجب أن يوضع مع الجهة . فيكون سلب قولنا في الشيء إنه يمكن أن يوجد قولنا إنه ليس يمكن أن يوجد . وهكذا الأمر في جميع الجهات التي عدناها ، وذلك واجب . فإنه كما أن في القضايا التي ليست بذات جهة إنما كنا نقرن حرف السلب بالشيء الذي يتزلف في الحجم متزلة الصورة — وهي الكلمة الوجودية — لا بالشيء الذي يتزلف متزلة المادة — وهو المحمول — كذلك هاهنا إنما يوضع حرف السلب في الشيء الذي يتزلف من الكلمة الوجودية متزلة الكلمة الوجودية في غير ذات الجهات من المحمول — وهي الجهة . وذلك أن الكلمة الوجودية لما كانت في القضايا التي ليست بذات جهة تدل على كيفية حال

(٢) قولنا ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٣) هو ممكن ف : يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) يمكن ف ، ق : يمكن ل ، م ، د ، ش .

(٥) يمكن ف ، يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

المحول من الموضوع ، صارت الكلمة الوجودية نسبتها إلى المحول في هذه القضايا نسبة الصورة إلى المادة . ولما كانت هذه النسبة بعينها هي نسبة الجهة إلى الكلمة الوجودية — وذلك أنها<sup>(١)</sup> تدل على كيفية وجود المحول لل موضوع — كانت نسبتها أيضاً إلى الكلمة الوجودية نسبة الصورة إلى المادة . وإذا كانت النسبتان واحدة وكان حرف السلب هنالك يوضع مع الكلمة ، فواجب أن يوضع ها هنا مع الجهة .

(٦٨) وبالمثل فهو ظاهر بنفسه أن سلب قولنا يمكن أن يوجد قولنا ليس يمكن أن يوجد ، إذ كان هذان يقتضيان الصدق والكذب دائماً . وأما قولنا يمكن أن يوجد وأن لا يوجد ، فليست متناقضات بل متلازمات . وكذلك سلب قولنا يمكن أن لا يوجد — وهي المدولة الممكنة — هو قولنا ليس يمكن أن لا يوجد . وسلب قولنا واجب أن يوجد قولنا ليس واجباً أن يوجد . وسلب قولنا واجب أن لا يوجد — وهي المدولة الواجبة — قولنا ليس واجباً أن لا يوجد . وكذلك سلب قولنا ممتنع أن يوجد قولنا<sup>(٢)</sup> لا ممتنع<sup>(٣)</sup> أن لا يوجد وهذه هي القضايا المقابلة<sup>(٤)</sup> في هذا الجلس .

(٦٩) وأما المتلازمة فعل ما أقوله : أما الموجبة الممكنة البسيطة — وهي قولنا يمكن<sup>(٥)</sup> أن يوجد — فإنه يلزمها اثنان<sup>(٦)</sup> ، السالبة الممتنعة — مثل قولنا

21<sup>b</sup>33-22<sup>a</sup>922<sup>a</sup>14-39

(٦٧) (١) انهاف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + الدل ، ق ، م ، د ، ش .

(٦٨) (١) لا ممتنع ف : لا ممتنع ل ، د ، ليس ممتنع ق ، م ، ش .

(٢) المقابلة ل ، ق ، م ، د ، ش : المقابلات ف .

(٦٩) (١) يمكن ف : يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش . . .

(٢) اثنان ل ، ق ، م ، د ، ش : اثنان ف . . .

ليس ممتنعاً<sup>(٣)</sup> - وسالية الواجب - وهي قولنا ليس واجباً أن يوجد .  
وأما الموجبة الممكنة المعدولة - مثل قولنا يمكن<sup>(٤)</sup> أن لا يوجد - فإنه  
يلزمهها بحسب الأشهر والأعراف اثنان<sup>(٥)</sup> إحداهما<sup>(٦)</sup> سالية الواجب المعدولة -  
وهو قوله ليس واجباً أن لا يوجد - والثانية سالية الممتنع المعدولة - وهي  
قولنا ليس ممتنعاً أن لا يوجد . وأما سالية الممكن البسيطة - وهي قوله ليس  
يمكن أن يوجد - فإنه يلزمها اثنان<sup>(٧)</sup> أيهما ، إحداهما<sup>(٨)</sup> موجبة الواجب  
المعدولة - وهو قوله واجب أن لا يوجد - والثانية موجبة الممتنع البسيطة -  
وهو قوله ممتنع أن يوجد . واما سالية الممكن المعدولة - مثل قوله ليس  
يمكن أن لا يوجد - فإنه يلزمها اثنان<sup>(٩)</sup> ، إحداهما<sup>(١٠)</sup> موجبة الواجب  
البسيطة - وهي قوله واجب أن يوجد - والثانية موجبة الممتنع المعدولة -  
وهي قوله ممتنع أن لا يوجد .

(٧) فلنوضح المقابلات منها في عرض الصفع والملازمات بعضها تحت

بعض فيأتي ذلك على هذا الرسم :

(٣) ممتنع ، م ، د ، ش : ممتنع ف ، بممتنع ق .

(٤) ممكن ف : يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) اثنان ل ، ق ، م ، د ، ش : اثنان ف .

(٦) احدهما ل ، ق : احدهما ف ؛ احدهما م ، د ، ش .

(٧) اثنان ل ، ق ، م ، د ، ش : اثنان ف .

(٨) احدهما ل ، ق : احدهما ف ، د ؛ احدهما م ، ش .

(٩) اثنان ل ، ق ، م ، د ، ش : اثنان ف .

(١٠) احدهما ل ، ق : احدهما ف ؛ احدهما م ، د ، ش .

ممكن أن يوجد ليس ممكناً<sup>(١)</sup> أن يوجد  
 ليس واجباً أن يوجد واجب أن لا يوجد  
 ليس ممتنعاً أن يوجد ممتنع أن يوجد  
 ليس ممكناً أن لا يوجد ممكناً أن لا يوجد  
 ليس واجباً أن لا يوجد واجب أن يوجد  
 ليس ممتنعاً أن لا يوجد ممتنع أن لا يوجد

(٧١) فإذا تأملنا هذا اللزوم المشهور وتعقبناه / وجدنا قولنا ممتنع وقولنا  
 ليس بممتنع يلزمان قولنا ممكن وليس بممكناً — أعني أن التقييض منها يلزم  
 التقييض ، أى الموجب فيها يلزم السالب — إلا أن ذلك على القلب — أعني أن  
 السالب من الممتنع يلزم الموجب من الممكن والموجب من الممتنع يلزم السالب من  
 الممكن .

ف ٤٠ و 22 33-37

(٧٢) فاما القضايا الواجبة ، فإن الالزمة / منها لامكناه ليس هو التقييض  
 بل الضد — أعني ضد الموجبة الواجبة التي تناقض السالبة الواجبة ، " وهي  
 قولنا واجب أن لا يوجد" — وذلك أنه ليس سلب "هذه المقدمة" — "التي هي"  
 قولنا واجب أن لا يوجد اللازم عن قولنا ليس ممكناً أن يوجد — قولنا ليس  
 واجباً أن يوجد — الذي هو لازم عن قولنا ممكن أن يوجد <sup>(٤)</sup> على ماوضع <sup>(٤)</sup> .

ل ٤٠ بـ و 22 38-22 ١

(٧٠) (١) ممكناً : يمكن ف ؛ يمكن ق ، م ، د ، ش .

(٧٢) (١) وهي ... يوجد ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(٢) هذه المقدمة ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(٣) الـ هي ق ، م ، د ، ش ، : هو ف ؛ — ل .

(٤) على ماوضع ف ، ق ، م ، د ، ش : — ل .

(\*) انظر الفقرة ٦٩ والفقرة ٧٠ .

وذلك أنهما قد يمكن أن يصدق على شيء واحد بعينه ، فإن ما هو واجب أن لا يوجد يصدق عليه ليس واجباً أن يوجد . بل قولنا واجب أن لا يوجد ضد قولنا واجب أن يوجد — الذي هو تقىض قولنا ليس واجباً <sup>(٥)</sup> أن يوجد . <sup>(٦)</sup> وإذا كان هذا هكذا فلم يلزم هاهنا التقىض للتقىض . وإنما لازم التقىض ضد التقىض — أعني أنه لم يلزم عن سالبة الممكن موجبة الواجب التي هي تقىض سالبة الواجب التي <sup>(٧)</sup> وضعناها لازمة لوجبة الممكن . وإنما لازم عن سالبة الممكن ضد الواجبة — وهي قولنا واجب أن لا يوجد <sup>(٨)</sup> .

٢٢٢-١١ (٧٣) . والسبب في أن لزم الممكنة السالبة البسيطة <sup>(١)</sup> موجبة الواجب <sup>(١)</sup> المعدلة ولزم سالبة الممكن المعدلة موجبة الواجب البسيطة أن المتشع هو ضد الواجب الوجود ، وإن كانت قوتها في الضرورة <sup>(٢)</sup> قوة واحدة فلما كانت السالبة الممكنة البسيطة تلزمها المتنعة <sup>(٣)</sup> الموجبة البسيطة <sup>(٣)</sup> وكانت المتنعة <sup>(٣)</sup> الموجبة البسيطة <sup>(٣)</sup> ضد الموجبة الواجبة البسيطة ، لزم ضرورة أن يتبعها ضد الموجبة الواجبة البسيطة — وهي الموجبة الواجبة المعدلة . ولما كانت السالبة الممكنة المعدلة تلزمها <sup>(٤)</sup> المتنعة المعدلة الموجبة <sup>(٥)</sup> وكانت المتنعة المعدلة الموجبة <sup>(٥)</sup> ضد الواجبة المعدلة الموجبة <sup>(٥)</sup> وجب أن يلزمها من الواجب ضد الواجبة المعدلة الموجبة <sup>(٥)</sup> — وهي الواجبة البسيطة الموجبة <sup>(٥)</sup> .

(٤) واجباً ل ، ق ، م ، د ، ش : ماجب ف .

(٥) وإذا ... يوجد ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٦) التي : الذي ف ؟ — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٧) (١) موجبة الواجب ل ، ق ، م ، د ، ش : الواجبة ف . (٧٣)

(٢) الضرورة ف : الضرورة ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٣) الموجبة البسيطة ل ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٤) تلزمها ف : يلزمها ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٥) الموجبة ل ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

22b12-21

(٤) لكن إذا تعقب هذا فقد يظن أن الحال فيما يلزم الممكن من الواجب كالحال فيما يلزم من الممتنع - أعني أن التقييد منها يلزم التقييد لكن على غير البالهة الأولى التي تبين وهبها . فيكون اللازم هنا قوله يمكن أن يوجد قوله ليس واجباً أن لا يوجد - الذي هو تقييد قوله واجب أن لا يوجد اللازم عن قوله ليس يمكن أن يوجد - لا قوله ليس واجباً أن يوجد . ويكون اللازم عن قوله ليس يمكن أن لا يوجد من الواجب قوله ليس واجباً أن يوجد لا قوله ليس واجباً أن لا يوجد كما فرضناه في الوضع الأول<sup>(\*)</sup> .

22b21-28

(٥) فاما كيف يظهر أن اللازم عن قوله ممكن أن يوجد قوله ليس بواجب أن لا يوجد لا قوله ليس بواجب أن يوجد ، فإنه يتربى على بيان أن قوله ممكن أن يوجد هو لازم عن قوله واجب أن يوجد . فاما كيف يتبيّن هذا "فما أقوله" : وذلك أن قوله واجب أن يوجد إما أن يصدق عليه قوله ممكن أن يوجد أو قوله ليس ممكناً<sup>(٢)</sup> أن يوجد لأن قوله ممكن أن يوجد وليس ممكناً أن يوجد متناقضان والمتناقضان يقتضيان الصدق والكذب على جميع الأشياء . فإن لم يصدق عليه قوله ممكن أن يوجد فسيصدق عليه قوله ليس بمعنى أن يوجد ، لكن إن صدق عليه قوله ليس بمعنى أن يوجد صدق عليه قوله ممتنع أن يوجد إذ كان هذا يلزم قوله ليس يمكن أن يوجد . وإذا صدق عليه قوله ممتنع أن يوجد لزم عن ذلك أن يكون ما هو واجب أن يوجد ممتنعاً<sup>(٣)</sup> أن يوجد ، وذلك

(١) فما قوله ف : فيها قوله ل ، م ، د ؛ فيها قوله ق ، فها قوله ش .

(٢) ممكناً ، د ، ش : ممكن ف ؛ يمكن ق ، م .

(٣) ممتنعاً ق ، م ، د ، ش : ممتنع ف ، ل .

(\*) انظر الفقرة ٦٩ .

خلف لا يمكن . فإذا ذكر الصادق على قولنا واجب أن يوجد قولنا يمكن أن يوجد ، لأنه إذا كذب أحد النقيضين صدق الآخر .

- ٢٢b29-35 (٧٦) وإذا تقرر أن قولنا يمكن أن يوجد يلزم قولنا واجب أن يوجد ، فأقول : إن اللازم عن قولنا يمكن أن يوجد من مقدمات الواجب هي السالبة المعدولة التي هي قولنا ليس واجباً أن لا يوجد . برهان ذلك أنه لا يخلو أن يتكون اللازم عن ذلك — أعني عن المكنته البسيطة الموجبة — سالبة الواجب البسيطة أو موجبة الواجب<sup>(١)</sup> البسيطة أو موجبة الواجب<sup>(٢)</sup> المعدولة أو سالبة الواجب المعدولة . فإن كانت سالبة الواجب البسيطة على ما وضعتنا — وهي قولنا ليس بواجب أن يوجد<sup>(\*)</sup> — وقد كانت الموجبة البسيطة الموجبة لازمة عن الواجب البسيطة ، لزم أن يلزم عن الواجبة البسيطة تقبيضاً — وهي السالبة البسيطة — لأنه يأقى القول هكذا ما كان واجباً أن يوجد فـ يمكن أن يوجد وما هو يمكن أن يوجد فليس واجباً أن يوجد . فإذا ذكر ما كان واجباً أن / يوجد فليس واجباً أن يوجد ، هذا خلف لا يمكن . فإن النقيضين / لا يمكن فيما أن يصدقما .
- ١٠ (٧٧) وإذا لم يلزم عنها السالبة الواجبة البسيطة ، فلم يبق أن يلزم عنها إلا موجبة الواجب البسيطة أو المعدولة أو سالبة الواجب<sup>(١)</sup> المعدولة . لكن موجبة الواجب البسيطة أو المعدولة ليس تصدق واحدة منها<sup>(٢)</sup> مع الموجبة

(٧٦) (١) الواجب ف ، ق ، م : الواجبة ل ، د ، ش .

(٢) الواجب ف ، ق : الواجبة ل ، م ، د ، ش .

(٧٧) (١) الواجب ل ، ق ، م ، د ، ش : الموجب ف .

(٢) منها ل ، م : منها ف ، د ، ش .

(\*) انظر الفقرة ٦٩ .

المحكمة . وذلك أن ما هو ممكن أن يوجد فهو ممكن أن يوجد وأن لا يوجد .  
وما هو ممكن أن يوجد وأن لا يوجد فليس هو واجباً<sup>(٣)</sup> أن يوجد ولا واجب أن  
لا يوجد . وذلك بين بنفسه فإذا كان واجباً أن يلزم واحد من قضايا الواجب  
الأربعة المحكمة البسيطة وقد تبين أن الثلاثة منها ليس تلزمها<sup>(٤)</sup> ، فلم يبق أن  
تكون اللازمة لها إلا قولنا ليس بواجب أن لا يوجد — وهي سالة الواجب  
المعدولة . وذلك واجب أيضاً لأنه لا يعرض عنه الحال العارض فيها تقدم من  
وضعنا أن غير الممكن يلزم الواجب<sup>(\*)</sup> ، فإنه قد يلزم قولنا واجب أن يوجد  
قولنا ليس واجباً أن لا يوجد إذ كانا<sup>(٥)</sup> يصدقان معاً على شيء واحد .

(٧٨) لكن قد يعرض شك فيما بيننا أن قولنا يمكن أن يوجد يلزم عن  
قولنا واجب أن يوجد<sup>(\*\*)</sup> . وذلك أنه إن لم يكن يلزم منه فنقضيه يلزم منه .  
ونقضيه إما أن يكون قولنا ليس ممكناً أن يوجد وإما قولنا يمكن أن لا يوجد .  
لكن إن زمه قولنا ليس ممكناً أن يوجد ، لزم الحال المتقدم الذي فرغنا من  
ذكره<sup>(\*\*\*)</sup> ، وإن زمه قولنا يمكن<sup>(١)</sup> أن لا يوجد لزم أن يكون ما هو واجب أن  
يوجد يمكن أن لا يوجد ، وذلك خلاف لا يمكن . فهذا القول يجب عنه أن يكون

(٣) واجبال ، ق ، م : واجب ف ، د ؛ واجبان ش .

(٤) تلزمها ف ، ق : يلزمها : ل ، م ، د ، ش .

(٥) كانوا ف ، ق ، م ، د ، ش : كانوا ل .

(٧٨) (١) يمكن ف : يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

(\*) انظر الفقرة ٧٥ .

(\*\*) انظر الفقرة ٧٥ .

(\*\*\*) انظر الفقرة ٧٥ .

اللازم عن قولنا واجب أن يوجد قولنا<sup>(٢)</sup> ممكن<sup>(٣)</sup> أن يوجد ، لكن إذا فرضنا أن اللازم عنه قولنا ممكن أن يوجد وكان الشيء الذي يمكن فيه أن يوجد يمكن فيه أن لا يوجد فقد يلزم أن يكون ما هو واجب أن يوجد يمكن أن يوجد وأن لا يوجد ، وذلك خلف لامكنا . وإذا كان القول الأول يوجب أن يكون اللازم عن قولنا واجب أن يوجد قولنا ممكن أن يوجد والثاني يبطل أن يكون الممكن يتبع الواجب ويلزمه ، فيبين أنه يجب أن يكون ما أثبتت القول الأول من طبيعة الممكن أنه لازم عن الواجب غيرما نفاه الثاني .

22b36-23a6

(٧٩) فالممكن إذن يقال على أكثر من معنى واحد ، وذلك أيضاً بين بالاستقراء . فإنه يظهر أنه ليس كل ما يقال إنه ممكن أن يفعل كذلك أو يقبل فيه قوة على أن لا يفعل وعلى أن يفعل . وذلك أن الأشياء التي تقول إن فيها قوى فاعلة توجد على ضررين ، إما قوى مقرونة بنطق — وهي التي يعبر عنها بالاستطاعة — وإما قوى ليست مقرونة بنطق — مثل تسخين النار وتبريد الثلج . فاما القوى المقرونة بالنطق ، فإن فيها قوة على أن تفعل الأصداد — أعني أن تفعل وأن لا تفعل ، ومثال ذلك المشي ، فإن في الإنسان قوة على<sup>(١)</sup> أن يمشي وأن لا يمشي على السواء . وأما القوى التي ليست مقرونة بنطق ، فإن<sup>(٢)</sup> ما فيها هو<sup>(٢)</sup> قوة على أحد الأصداد فقط . ومثال ذلك النار ، فإنها إنما فيها قوة على أن تسخن فقط لا على أن لا تسخن إلا بالعرض ، وذلك إما عندما لا تجده موضوعاً

(٢) قولنا ، ق ، م ، د ، ش : — ف .

(٣) يمكن ف : يمكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

(١) مل ف : — ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٢) ما فيها هوف : فيها ، ق ، م ، د ، ش .

يقبل السخونة وإنما عقدها عائق عن الفعل الذي لها بالطبع في ذلك الموضوع<sup>(٢)</sup> . وقد يوجد في القوى المنفعلة التغير ناطقة<sup>(٤)</sup> ما يقبل المقابلين على السواء، وإذا كان هذا كذلك فليس كل ممكناً فهو ممكناً لأن يقبل الأشياء المقابلة.

(٨٠) ولا يطأ الممكناً ما يقال بتوافق حتى يكون نوعاً واحداً، بل اسم الممكناً ما يقال باشتراك الاسم . وذلك أننا قد نقول ممكناً فيها هو موجود بالفعل وقولنا فيه إنها ممكناً إنما هو يعني أن هذه الحالة الموجودة له بالفعل قد كانت ممكناً له وإن لم يكن ليقبلها . وهذا قد يقال وإن لم يتقدم الإمكان فيه الفعل ، بالزمان ، إن وجد شيء بهذه الصفة . ومنه ما يقال فيه إنه ممكناً يعني أن من شأنه أن يوجد في المستقبل . وهذا الإمكان إنما يوجد في الأشياء المتحركة وسدها فاسدة كانت أو غير فاسدة ، إلا أنه ما كان منه في الأشياء الغير فاسدة<sup>(١)</sup> ١٠ خلودته واجب — مثل طلوع الشمس غداً — وما كان منه في الأشياء الفاسدة فليس كونه واجباً .

(٨١) وأما الصنف الثاني من الممكناً ، فهو يوجد في الأشياء الغير متحركة<sup>(١)</sup> . وهذا الصنف من الممكناً هو الذي يلزم الواجب . وأما الصنف الأول ، فليس يلزم الواجب وذلك ما كان منه في الأشياء الفاسدة . لكن قد يشبه أن يقال إن الممكناً إذ كان أعم من الواجب ، وذلك أنه يقع على الواجب وغير الواجب ، فقدس يحب أن يكون لازماً عنه على جهة ما يلزم الأعم الأخضر — أعني على جهة ما يلزم الحيوان والإنسان .

(٢) الموضوع ف ، ق ، م ، د ، ش : الموضوع ل .

(٤) ناطقة ف : الناطقة ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٨٠) (١) فاسدة ف : الفاسدة ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٨١) (١) متحركة ف : المتحركة ل ، م ، د ، ش ، المرة ق .

- ٢٣٠ ١٨-٢١ (٨٢) قال : وإن قد تبليت أنحاء المكن فقد يجب أن نضع الأول الذي تقع إليه المقايسة في هذا اللزوم قولنا واجب أن يوجد ليس واجباً أن يوجد ، إذ كان<sup>(١)</sup> هو المبدأ / لهذه كلها ، ثم نتأمل ما يلزم ذلك من تلك القضايا الباقية . ف ٢١ ر
- ٢٣٠ ٢٢-٢٧ (٨) قال : وهذا شيء قد فعل في كتاب القياس ، فلنزجو<sup>(٢)</sup> الأمر إلى ذلك الموضع<sup>(\*)</sup> . ولما كان الواجب هو المبدأ لهذه لأن الأشياء الواجبة هي الأزلية الموجودة بالفعل على ما تبين في العلوم الفكرية<sup>(٣)</sup> . ولما كانت الأشياء الأزلية أقدم ، وجب أن تكون الأشياء التي هي بالفعل أقدم من الأشياء التي هي بالفعل تارة وبالقوة تارة . ولذلك بعض الموجودات توجد<sup>(٤)</sup> بالفعل دون القوة — مثل الموجود الأول — وبعضها بالفعل تارة؛ وبالقوة<sup>(٥)</sup> تارة — وهي الأشياء الكائنة الفاسدة — وبعض الأشياء مع القوة فقط من غير أن تفارقها — مثل الحركة وبالمحالة وجود الغير متنه<sup>(٦)</sup> من جهة ما هو غير متنه على ماتبين<sup>(٧)</sup> أيضاً في العلم الطبيعي .
- ٤ (٨) فهذه جملة ما تكلم به في القضايا ذات الجمادات .

### الفصل الخامس<sup>(١)</sup>

- ٢٣٠ ٢٨-٣١ (٨٥) قال : ولما كانت الأفوايل المقابلة إما م مقابلة بالإيجاب والسلب وإما م مقابلة بأن موادها متضادة — وهي الأفوايل التي محض ولاتها متضادة —

- (٨٢) (١) كان ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : +هذا ، ق ، م ، د .  
 (٨٣) (١) فلزج ف ، ش : فارجل ؛ فارشق ق ؛ فارشم ؛ فلزج د .  
 (٢) الفكرية ف : النظرية ل ، ق ، م ، د ، ش .  
 (٣) تجد ف ، ش : يوجد ق ، م ، د ؛ (٤) ل .  
 (٤) بالقوة ق ، م ، د ، ش : القوة ف ، ل .  
 (٥) متناه ف : المتناهى ل ، ق ، م ، د ، ش .  
 (٦) تبين ف ، ق ، م ، د ، ش : بين ل .
- عنوان (١) الفصل الخامس ف ، م ، د ، ش : فصل ل ؛ +د (حيد ٣) ل ؛ (مكانه بياض) ق .  
 (\*) انظر تلخيص كتاب القياس ، النشرة المذكورة ، الفقرة ٢٠ إلى الفقرة ٢٣ .

وكان توجد في التي مجملاتها متضادة ما يشبه الأصناف الخمسة من المقابلة التي من جهة الإيجاب والسلب التي <sup>(\*)</sup> تقدم القول فيها ، فقد يجب أن ننظر هنا في أي هذه الأقاويل أشد تضاداً وأبعد تبايناً في الاعتقاد، هل المتضادة على طريق الإيجاب والسلب أو المتضادة على طريق اعتقاد الفيد . مثال ذلك أن قولنا كل إنسان عدل يقابله قوله ، أحد هما ولا إنسان واحد عدل — وهو المقابل على جهة السلب — والثاني قوله كل إنسان جائز — وهو المقابل على جهة الفضدية . فما هي هذه الأشكال المتضادة ؟

٨٦) فنقول : إنه إذا كانت الألفاظ إنما تدل على المعانى القائمة بالنفس وكان قد يوجد في الذهن اعتقاد شيء ما واعتقاد ضدته أو اعتقاد شيء ما واعتقاد سلبيه ، فيبين أنه إنما يقال في القول إنه ضد للقول أو مقابل له من جهة تقابل الاعتقادات التي في النفس إما باعتقاد الضد أو باعتقاد السلب . وإذا كان الأمر كذلك فقد ينبغي أن ننطررأى اعتقاد هو الذى في الغاية من التضاد والمبانة<sup>(١)</sup> للاعتقاد الصادق أو الكاذب ، هل اعتقاد ضدته أو اعتقاد سلبيه . ومثال ذلك إذا اعتقدنا في شيء ما أنه خير وكان ذلك عقدا صادقا — مثل اعتقدنا في الحياة أنها خير — فيكون إذن هاهنا عقدان كاذبان مقابلان له ، أحدهما أنها شر والآخر أنها ليست بخير . فأى من هذن الاعتقادين الكاذبين في الحياة هو الذى

(٨٥) (١) الى ل، ق، م، د، ش؛ الذي ق.

<sup>٨٦</sup> - (١) المعاينة فـ: التباين لـ، قـ، مـ، دـ، شـ.

(\*) انظر الفقرة ٢٣.

هوف غاية المضادة في الذهن للاعتقاد الصادق الذي هو قولهما الحياة خير ، هل اعتقادنا أنها شر أو اعتقادنا أنها ليست بخير .

(٨٧) فنقول : إن التضاد الموجود في الاعتقاد — أعني الذي في غاية التباهي فيه — يشبه<sup>(١)</sup> التضاد الموجود خارج النفس في المواد . فهو يجب أن يكون ما كان من الأشياء أكثر تضادا خارج النفس هو أشد تضادا في الاعتقاد<sup>(٢)</sup> .

(٨٨) فنقول : إنه لما كان الشيئان اللذان يتضادان خارج النفس بمضادتين أقل تضادا في الاعتقاد من الشيئين اللذين يتضادان بمضادة واحدة وكانتا<sup>(٣)</sup> مع ذلك غير متضادتين في الاعتقاد بل أكثر بذلك هما متلازمان — مثل اعتقادنا أن الحياة خير والموت شر ، فإن هذين القولين متضادان<sup>(٤)</sup> بالمحمول والموضوع خارج النفس — وبين أنه المنس سبب التضاد الموجود في الاعتقاد هو التضاد الموجود خارج النفس إذ لو كان سببه لكان ما هو أكثر مضادة خارج النفس أخرى أن يكون مضادا في الاعتقاد . / وإذا كان ذلك كذلك<sup>(٥)</sup> لما كان مضادته في الاعتقاد من قبل المواد فهو أخرى أن لا يكون هو المضاد بإطلاق في الاعتقاد . وأما التضاد الذي يوجد في الاعتقاد من قبل الإيجاب والسلب ، فيليس ذلك موجودا فيه من قبل غيره ، بل من قبل ذاته ومن قبل حالة موجودة فيه في

(٨٧) (١) يشبه ف ، م ، د ، ش : سببه ل ؛ تشبه ق .

(٢) الاعتقاد ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + ام لا ل ، ق ، م ، د ، ش .

(٨٨) (١) وَكَانَفْ : او كَانَال ، د ، ش ؛ ان كَانَاق ؛ اذ كَانَم .

(٢) مُتَضَادَان ل ، ق ، م ، د ، ش : مُتَضَادَيْن ف .

(٣) رَأَدَا ... كَذَلِكَ ف . ، ق ، م ، د ، ش : - ل .

الذهب . فالذى <sup>(٤)</sup> التضاد فيه من قبل ذاته أخرى لأن <sup>(٥)</sup> يكون مضاداً من  
الذى التضاد فيه من قبل غيره .

23b8-14

٨٩) وأيضاً فإنه إذا كان عندنا اعتقاد ما في شيء أنه خير وكان عقداً  
صادقاً ، فإنه ليس كل اعتقاد كاذب كان عندنا في ذلك الشيء هو الاعتقاد  
المضاد لهذا الاعتقاد الصادق — مثل أن يكون عندنا فيه أنه شيء آخر مما ليس  
هو موجوداً <sup>(١)</sup> له أو أنه ليس بشيء آخر مما هو موجود له — فإن الاعتقادات  
هي بغير نهاية . وإنما الاعتقاد الذى يضاد ذلك الاعتقاد فيه اعتقاد واحد —  
وهو الاعتقاد الذى نرى أنه يقتنى الصدق والكذب دائماً مع الاعتقاد الأول .  
وهذان هما الاعتقادان يفرضان جزءى تقىض / في المطلوب ، ثم تقع <sup>(٢)</sup> بذلك  
فيهما الشبهة والحقيقة — أى منها هو الصادق وأى منها هو الكاذب . وأما  
الاعتقادان اللذان يمكن أن يكذبا معاً على الموضوع الواحد بعينه أو يصدقان معاً ،  
فليس يمكن أن تقع بينهما الشبهة والحقيقة ولا يجمعان جزءى تقىض في المطلوب  
على أن الحق في أحدهما محصل الوجود في نفسه وإن لم يكن عندنا محصلاً .  
وأيضاً في <sup>(٣)</sup> أن الاعتقاد الذى يقابل الوجود <sup>(٤)</sup> بالحقيقة هو الاعتقاد الذى

ف ٤١ ظ

(٤) فالذى ف : والذى ل ، ق ، م ، ش ، د .

(٥) بان ف ، ق ، م ، د : من ان ل ، ان ش .

(٦) موجود الـ ، ق ، م ، د ، ش : موجود ف .

(٧) بغير ف ، ق ، م ، د ، ش : لغير ل .

(٨) تقع ف ، ق ، م ، يقع ل ، د ، ش .

(٩) وأيضاً في <sup>(٩)</sup> ف : وبين ل ، د ، ش ، وبين ايشا ، م .

(١٠) الوجود ف ، ق ، م ، د ، ش : الموجود ل .

يكون في الشيء الذي منه يكون الكون – وهو السلب . وذلك أن الكون إنما يكون من غير موجود إلى موجود ، والفساد من موجود إلى غير موجود .

23b15-27

(٩٠) وأما الاعتقاد الذي يكون في الأشياء التي فيها الاستحالة – وهو التغير<sup>(١)</sup> الذي يكون من الأضداد – فهو أقل ضدية في الاعتقاد، إذا كان العدم أشد مقابلة لوجود من الضد للضد لأن الضد موجود ما . ولذلك ليس يكون التكون من موجود إلا بالعرض . وأيضاً فإن العقد الذي يكون بالسلب ينتهي رفع الاعتقاد الموجب بذاته ، إذ كانت ماهية السلب إنما تنتهي ارتفاع الإيجاب الذي هو محاك<sup>(٢)</sup> للشىء الموجود . وأما اعتقاد ضد المحمول في الشىء الذي اعتقد فيه وجود المحمول ، فليست تنتهي ماهيته رفع الإيجاب إذ كان ليس حدوث الضد في الموضوع يقتضى بمحوه رفع ضده المقابل له ، وإنما هو شىء يعرض عن حدوثه في الموضوع – أعني أن يرتفع الضد بمحالو الضد الآخر فيه ، مثل ذلك أن ارتفاع الحرارة عن الماء بمحال البرودة فيه هو منسوب إلى البرودة بالقصد الثاني أو بالعرض ، وذلك أن الارتفاع هاهنا إنما هو حادث عن وجود والارتفاع في السلب إنما هو ارتفاع حادث عن السلب بالذات .

والذى<sup>(٣)</sup> يلزم عنه<sup>(٤)</sup> ارتفاع الإيجاب بالذات هو أحى بالضدية الموجدة في الاعتقاد من الذى عنه يكون الارتفاع بالعرض أو بالقصد الثاني ، وهو أتم مضادة وأشد . فإن كان الضدان هما المختلفان اللذان في غاية الاختلاف وكانت المضادة

(١) التغير ، ق ، م ، د ، ش : التغير ف .

(٢) محاك ل ، ق ، م ، د ، ش : محاكيات ، محال د .

(٣) والذى ف ، ق ، م ، د ، ش : فالذى ل .

(٤) به ف : به ل ، ق ، م ، د ، ش .

التي في الذهن للشيء الموجب من قبل التقييض أشد من المضادة التي تكون له من قبل اعتقاد ضده الموجود خارج النفس ، فمن البين أن اعتقاد التقييض هو الاعتقاد المضاد للإيجاب بلا طلاق وأيضاً فإن الاعتقاد في الشيء الذي هو خير أنه شر هو اعتقاد يلزمه اعتقاد آخر – وهو أنه ليس بخير . وأما الاعتقاد فيها هو خير أنه ليس بخير فليس يلزمه اعتقاد آخر – أعني أنه شر . ولو كان ذلك كذلك لما وجد اعتقاد مضاد في الأشياء التي ليس لها ضد .

(٩١) فإذا اعتقد السلف هو أعم مضاد للإيجاب من اعتقاد الضد ،  
وهو المضاد بذاته إذ كان يوجد للأشياء التي لها ضد والتي ليس لها ضد ،  
فإنه يجب أن يكون الاعتقاد الذي هو ضد بالطبع للإيجاب هو الاعتقاد الموجود  
مضاداً في كل موضع لا في موضع دون موضع . فالاعتقاد العام الذي هو في كل  
موضع وبذاته مضاد هو أشد مضاداً من الاعتقاد الذي هو في موضع دون موضع ،  
إذ كان العام متقدماً بالطبع على الخاص . ولذلك إذا وجد الخاص وجد العام ،  
وليس يعكس ذلك – أعني إذا وجد العام أن يوجد الخاص . فإن كان المضاد  
في الاعتقاد لما ليس له ضد هو السلف ، فواجب أن يكون المضاد في كل موضع  
هو السلف – أعني الذي في الغاية .

(٩٢) وأيضاً فإن العقد فيها هو خير وأنه خير والعقد فيها ليس بخير أنه ليس  
بخير مما اعتقدان صادقان ، والعقد فيها ليس بخير أنه خير أو فيما هو خير أنه ليس  
بخير مما اعتقدان كاذبان . فأى عقد – ليت شعري – هو المضاد لاعتقادنا  
فيها ليس بخير أنه ليس بخير – الذي هو عقد صادق – فإنه لا يخلو ذلك من ثلاثة  
أحوال ، أحدها أن يكون المضاد له اعتقاد ضده – وهو العقد فيها ليس بخير أنه  
شر ، والثاني أن يكون المضاد سلبياً للضد – وهو الاعتقاد فيها ليس بخير أنه

23b28-32

لـ ٢٤٠

23b33-24c3

ليس بـ<sup>(١)</sup> . والثالث أن يكون المضاد للاعتقاد فيها ليس بـخـيرـ أـنـهـ خـيرـ . فـأـمـاـ اعتقادـ ضـدهـ ، فـلـيـسـ بـضـدـ لـهـ فـيـ الـاعـتـقـادـ . وـذـلـكـ أـنـهـ قـدـ يـكـنـ أـنـ يـصـدـقاـ مـعـاـ ، فـإـنـ كـثـيرـاـ مـاـ لـيـسـ بـخـيرـ هـيـ شـرـ . وـأـمـاـ اعتقادـ سـلـبـ ضـدهـ ، فـلـيـسـ أـيـضاـ بـاعـتـقـادـ مـضـادـ لـهـ إـذـ كـانـ قـدـ يـصـدـقـاـنـ مـعـاـ عـلـىـ شـيـءـ وـاحـدـ — فـإـنـ الـخـطـ يـصـدـقـ فـيـهـ أـنـهـ لـيـسـ بـخـيرـ وـلـاـ شـرـ ، وـبـالـجـمـلةـ مـاـ لـيـسـ شـانـهـ أـنـ يـتـصـفـ بـوـاحـدـ مـنـ هـذـيـنـ الـضـدـيـنـ . وـإـذـ كـانـ ذـلـكـ كـذـلـكـ فـالـاعـتـقـادـ المـضـادـ لـالـاعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ لـيـسـ بـخـيرـ هـوـ اـعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ لـيـسـ بـخـيرـ أـنـهـ خـيرـ . وـإـذـ كـانـ الـاعـتـقـادـ الـذـيـ فـيـ غـايـةـ الـمـضـادـ لـالـاعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ لـيـسـ بـخـيرـ أـنـهـ خـيرـ / أـنـهـ خـيرـ ، فـإـذـنـ <sup>(٢)</sup> المـضـادـ الـذـيـ <sup>(٣)</sup> فـيـ الـغـايـةـ مـنـ التـبـيـانـ لـالـاعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ هـوـ خـيرـ أـنـهـ خـيرـ هـوـ اـعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ أـنـهـ لـيـسـ بـخـيرـ ، لـاـ اـعـتـقـادـاـنـ فـيـهـ أـنـهـ شـرـ ، لـأـنـهـ إـنـ كـانـ الإـيجـابـ هـوـ المـضـادـ الـذـيـ فـيـ الـغـايـةـ للـسـلـبـ فـوـاجـبـ أـنـ يـكـونـ مـنـهـ فـيـ الـغـايـةـ الـبـعـدـ . وـإـذـ كـانـ ذـلـكـ وـكـانـ الضـدـ إـنـماـلـهـ ضـدـ وـاحـدـ ، فـالـمـضـادـ لـالـإـيجـابـ الـذـيـ فـيـ الـغـايـةـ هـوـ السـلـبـ .

ف ٢٢ ر

2404-9

(٩٣) قال : ولا فرق في هذه المثالات التي استعملناها هنا من القضايا المتضادة من جهة السلب والإيجاب بين أن يلفظ بالموضوع فيها معرفاً بالألف واللام أو يلفظ به مسورة بالسور الكلى ، فإن الألف واللام قد قلنا إنها قد تدل على ما يدل عليه السور الكلى <sup>(\*)</sup> . فلا فرق على هذا المفهوم أن نقول إن ضد العقد فيما هو خير أنه ليس بـخـيرـ أو نقول إن ضد العقد في كل ما هو خـيرـ أـنـهـ وـلـاـ وـاحـدـ مـنـهـ خـيرـ . وـذـلـكـ أـنـ الإـيجـابـ وـالـسـلـبـ — الـذـيـ هـوـ الـاعـتـقـادـ المـضـادـ — إـنـماـ يـوـجـدـ فـيـ النـفـسـ لـعـنـىـ الـكـلـىـ .

(٩٢) (١) بـشـرـلـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ : بـخـيرـ فـ .

(٢) المـضـادـ الـذـيـ لـ ، قـ ، مـ ، دـ ، شـ ، المـفـاـدـةـ الـتـيـ فـ .

(٣) انظر الفقرة ٢٤ .

24b1-6

(٤) فإن كان ما يخرج باللفظ دليلاً على ما في النفس من الاعتقادين المضادين ، فمن بين أن ضد الإيجاب في اللفظ إنما هو السلب في اللفظ لذلك المعنى الكلّي بعينه الذي دل عليه الإيجاب إذا دل على ذلك المعنى الكلّي في الإيجاب والسلب باللفظ الكلّي — وهو السور . ومثال ذلك أن ضد قولنا كل إنسان خير قوله ولا إنسان واحد خير ، ونقضيه ليس كل إنسان خيرا .<sup>(١)</sup>

24b7-9

(٥) وهو بين أن الاعتقادات التي قيل فيها هامنا إنما متضادة أنه ليس يمكن أن تكون الاعتقادات الصادقة ، إذ كان ليس يمكن أن يكون حق ضد الحق ولا<sup>(١)</sup> اعتقاد حق لاعتقاد حق ولا لفظ مناقض للفظ إذا<sup>(٢)</sup> كان كلامها يدلان على معنى هو في نفسه حق ، بل الاعتقادات المتضادة إنما هي في المقابلات بالإيجاب والسلب ومن تلك في المتناظرة وفي المتشبّهة في المادة الضرورية . وذلك أن كثيراً من المقابلات قد يمكن فيها — كما قيل<sup>(\*)</sup> — أن تصدقا<sup>(٣)</sup> معاً — وهي المهمّلات وما تحت المضادين . وأما المتشبّهة ، فليس يمكن فيما<sup>(٤)</sup> أن يصدق<sup>(٥)</sup> معاً في شيء واحد بعينه ولا يمكن فيما أن يكذب بما في المادة الضرورية / إذ كان لا يتعرى الموضوع منها<sup>(٦)</sup> .<sup>L ٢٢ ظ</sup>

(١) خيرال ، ق ، م ، د ، ش : شريف

(٢) دلاف ، ق ، م ، ش : لا د ، رد .

(٣) آذاف : آذل ، ق ، م ، د ، ش .

(٤) تصدقـالـ : يـصـدـقـافـ ، م ، يـصـدـقـقـ ، (ـهـ) د ، — ش .

(٥) نـهـيـالـ ، ق ، م ، د ، ش : فـيـافـ .

(٦) يـصـدـقـافـ ، ق ، م ، د ، ش : تـصـدـقـالـ .

(٧) نـهـيـالـ : مـهـافـ ، ق ، م ، د ، ش .

(٨) انظر الفقرة ٢٤

(٩٦) وهذا إنقضى تلخيص المعانى الذى تضمنها هذا الكتاب بانقضاء المعانى  
الى تضمنها هذا الكتاب <sup>(١)</sup> .

(٩٦) (١) الكتاب ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + والحمد لله على ذلك كثيراً ف ،  
والحمد لله وحده وصل الله علی سیدنا محمد نبیه الکریم وعلی آله وسلم تسالیاً يتلوه تلخيص  
كتاب انالوطیق الاول وهو كتاب القياس انشا الله تعالی وعوالمین لا رب سواه له  
يتلوه كتاب انالوطیق وهو كتاب القياس ق ، ويتلوه كتاب انالوطیق وهو كتاب  
القياس م ، د ، يتلوه كتاب انالوطیق هو كتاب قیاس ش .

## فهارس الكتاب<sup>(\*)</sup>

### الأعلام

#### ١ - أرسطو

|                                                                      |                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ج - الموضع التي فيها إشارة إلى<br>أقوال أرسطو : ٢، ٨، ١٣، ٤٧، ١٦، ١٥ | ١ - الموضع التي ذكر فيها أرسطو :<br>٤٧، ١٥                              |
|                                                                      | ب - الموضع التي أشير إليها في<br>أرسطو :<br>قال : ١، ٨٢، ١٣، ٨٣، ٩٣، ٨٥ |

#### ٢ - سائر الأعلام

|                    |                          |
|--------------------|--------------------------|
| القدماء : ٦١       | الجمهور : ١١             |
| المفسرون : ٥٢      | العرب : ١٠، ٩، ٧، ١١، ٢) |
| نحو يوغربي : ٩، ١١ | (٤) ١٩، ٣)               |

(\*) الإحالات في هذه الفهارس إلى أرقام فقرات كتاب العبارة ، والرقم الذي بين توسين يحدد  
مدد مرات التكرار في الفقرة .

## الكتب الواردة بالنص

ب - ابن رشد

- كتاب المقولات : ٤٨ ، ١٠ ، ٤٧
- كتاب العبارة : ١٨ ، (٢) ، ٤٢ ، ٦
- ٥٧ ، ٥٦ ، ٥٣ ، ٥٢ ، ٤٧
- ٩٦ ، ٩٣ ، ٨٥
- ٠ (٢)
- كتاب القياس : ٥٢ ، ٨٣
- كتاب الجدل : ٥٨

١ - أسطو

- كتاب القياس : ٤٧ ، ٨٣
- كتاب البرهان : ١٦
- كتاب السفسطة : ٢١
- كتاب الخطابة : ١٦
- كتاب الشعر : ١٣ ، ١٦
- كتاب النفس : ٢

**فهرس مقابله فقرات تلخيص كتاب العبارة لابن رشد**

**بنصوص كتاب العبارة لأرسطو**

| أرسسطو                               | ابن رشد | أرسسطو                               | ابن رشد |
|--------------------------------------|---------|--------------------------------------|---------|
| 17 <sup>b</sup> 5-23                 | (٢٣)    | 16 <sup>a</sup> 1-3                  | (١)     |
| 17 <sup>b</sup> 24-18 <sup>a</sup> 7 | (٢٤)    | 16 <sup>a</sup> 4-9                  | (٢)     |
| 18 <sup>a</sup> 12-17                | (٢٥)    | 16 <sup>a</sup> 10-19                | (٣)     |
| 18 <sup>a</sup> 18-28                | (٢٦)    | 16 <sup>a</sup> 20-27                | (٤)     |
|                                      | (٢٧)    | 16 <sup>a</sup> 28-29                | (٥)     |
| 18 <sup>a</sup> 29-30                | (٢٨)    | 16 <sup>a</sup> 30-34                | (٦)     |
| 18 <sup>a</sup> 33-34                | (٢٩)    | 16 <sup>b</sup> 1-5                  | (٧)     |
| 18 <sup>a</sup> 35-18 <sup>b</sup> 5 | (٣٠)    |                                      | (٨)     |
| 18 <sup>b</sup> 6-9                  | (٣١)    | 16 <sup>b</sup> 6-12                 | (٩)     |
| 18 <sup>b</sup> 10-17                | (٣٢)    | 16 <sup>b</sup> 13-16                | (١٠)    |
| 18 <sup>b</sup> 18-25                | (٣٣)    | 16 <sup>b</sup> 17-19                | (١١)    |
| 18 <sup>b</sup> 26-19 <sup>a</sup> 7 | (٣٤)    | 16 <sup>b</sup> 20-26                | (١٢)    |
| 19 <sup>a</sup> 8-17                 | (٣٥)    |                                      | (١٣)    |
| 19 <sup>a</sup> 18-23                | (٣٦)    | 16 <sup>b</sup> 27-34                | (١٤)    |
| 19 <sup>a</sup> 24-28                | (٣٧)    | 17 <sup>a</sup> 1-2                  | (١٥)    |
| 19 <sup>a</sup> 28-19 <sup>b</sup> 4 | (٣٨)    | 17 <sup>a</sup> 5-8                  | (١٦)    |
|                                      | (٣٩)    | 17 <sup>a</sup> 9-10                 | (١٧)    |
| 19 <sup>b</sup> 5-19                 | (٤٠)    | 17 <sup>a</sup> 13-17                | (١٨)    |
| 19 <sup>b</sup> 20-26                | (٤١)    | 17 <sup>a</sup> 11-12                | (١٩)    |
|                                      | (٤٢)    | 17 <sup>a</sup> 18-24                | (٢٠)    |
|                                      | (٤٣)    | 17 <sup>a</sup> 25-38                | (٢١)    |
|                                      | (٤٤)    | 17 <sup>a</sup> 39-17 <sup>b</sup> 2 | (٢٢)    |

| أرسـطـو                              | ابن رشد | أرسـطـو                              | ابن رشد |
|--------------------------------------|---------|--------------------------------------|---------|
| 22 <sup>a</sup> 33-37                | (٧١)    |                                      | (٤٥)    |
| 22 <sup>a</sup> 38-22 <sup>b</sup> 1 | (٧٢)    |                                      | (٤٦)    |
| 22 <sup>b</sup> 2-11                 | (٧٣)    | 19 <sup>b</sup> 31-32                | (٤٧)    |
| 22 <sup>b</sup> 12-21                | (٧٤)    | 19 <sup>b</sup> 33-20 <sup>a</sup> 3 | (٤٨)    |
| 22 <sup>b</sup> 21-28                | (٧٥)    |                                      | (٤٩)    |
| 22 <sup>b</sup> 29-35                | (٧٦)    | 20 <sup>a</sup> 4-23                 | (٥٠)    |
|                                      | (٧٧)    | 20 <sup>a</sup> 23-26                | (٥١)    |
|                                      | (٧٨)    |                                      | (٥٢)    |
| 22 <sup>b</sup> 36-23 <sup>a</sup> 6 | (٧٩)    | 20 <sup>a</sup> 26-31                | (٥٣)    |
| 23 <sup>a</sup> 7-17                 | (٨٠)    | 20 <sup>a</sup> 32-37                | (٥٤)    |
|                                      | (٨١)    | 20 <sup>a</sup> 37-40                | (٥٥)    |
| 23 <sup>a</sup> 18-21                | (٨٢)    | 20 <sup>b</sup> 1-13                 | (٥٦)    |
| 23 <sup>a</sup> 22-27                | (٨٣)    | 20 <sup>b</sup> 14-22                | (٥٧)    |
|                                      | (٨٤)    | 20 <sup>b</sup> 23-26                | (٥٨)    |
| 23 <sup>a</sup> 28-31                | (٨٥)    | 20 <sup>b</sup> 27-30                | (٥٩)    |
| 23 <sup>a</sup> 33-23 <sup>b</sup> 2 | (٨٦)    |                                      | (٦٠)    |
|                                      | (٨٧)    | 20 <sup>b</sup> 31-21 <sup>a</sup> 8 | (٦١)    |
| 23 <sup>b</sup> 3-7                  | (٨٨)    | 21 <sup>a</sup> 9-19                 | (٦٢)    |
| 23 <sup>b</sup> 8-14                 | (٨٩)    | 21 <sup>a</sup> 19-33                | (٦٣)    |
| 23 <sup>b</sup> 15-27                | (٩٠)    |                                      | (٦٤)    |
| 23 <sup>b</sup> 28-32                | (٩١)    | 21 <sup>a</sup> 38-21 <sup>b</sup> 6 | (٦٥)    |
| 23 <sup>a</sup> 34-24 <sup>a</sup> 3 | (٩٢)    | 21 <sup>b</sup> 7-23                 | (٦٦)    |
| 24 <sup>a</sup> 4-9                  | (٩٣)    | 21 <sup>b</sup> 24-32                | (٦٧)    |
| 24 <sup>b</sup> 1-6                  | (٩٤)    | 21 <sup>b</sup> 33-22 <sup>a</sup> 9 | (٦٨)    |
| 24 <sup>b</sup> 7-9                  | (٩٥)    | 22 <sup>a</sup> 14-23                | (٦٩)    |
|                                      | (٩٦)    | 22 <sup>a</sup> 24-32                | (٧٠)    |

## تصويبات

|                         |         | صفحة |
|-------------------------|---------|------|
|                         | م سطر   |      |
| أرسطو من أن التشابه     | ٢       | ٢١   |
| 16 <sup>a</sup> 20-27   | ٢ هامش  | ٥٩   |
| ل ١٣ و                  | ١٠ هامش | ٦٣   |
| 17 <sup>a</sup> 5-8     | ١٠ هامش | ٦٦   |
| للكتاب ، تحت الطبع      | ٢٣      | ٦٨   |
| الأزمنة                 | ١٦      | ٦٩   |
| 18 <sup>a</sup> 12-17   | ٣ هامش  | ٧٤   |
| 19 <sup>b</sup> 31-32   | ٢ هامش  | ٩٠   |
| 22 <sup>a</sup> 14 - 23 | ١٦ هامش | ١٠٨  |
| 23 <sup>a</sup> 33 - 37 | ٧ هامش  | ١١٠  |
| الفعل                   | ٧       | ١١٦  |
| م <sup>٣</sup> : يقع    | ١٩      | ١٢٠  |

رقم الإبداع بدار الكتب ١٦٢٧ لسنة ١٩٨١

الترقيم الدولي ٩٧٧-٢٠١-٩٩٠-٦ ISBN

مطبعة دار الكتب ٦٠١ / ١٩٨٠ / ٣٣٠٠

|                                                                                                                                                            |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| The necessary ought to be taken as the principle<br>for all of these statements ( para. 82 )<br>That is because what is necessary is prior ( para.<br>83 ) |     |
| Conclusion ( para. 84 ) : . . . . .                                                                                                                        | 117 |
| CHAPTER FIVE ( paras. 85 - 95 )                                                                                                                            |     |
| This chapter will seek to determine which kind of<br>argument is most contrary ( para. 85 ) : . . . .                                                      | 117 |
| Examination of the beliefs in the mind : . . . .                                                                                                           | 118 |
| The kinds of opposites existing among the beliefs<br>of the mind are either the contrary or the<br>negative ( para. 86 )                                   |     |
| The contrary existing in belief resembles<br>that which actually exists ( para. 87 )                                                                       |     |
| Yet this similarity is false ( para. 88 )                                                                                                                  |     |
| Because not every one of our false beliefs is<br>contrary to a true belief ( para. 89 )                                                                    |     |
| The negation is more contrary than the contrary : . .                                                                                                      | 121 |
| By its very essence, the negation necessitates the<br>removal of the affirmative belief ( para. 90 )                                                       |     |
| It is a more general contrary of the affirmation<br>than the contrary ( para. 91 )                                                                         |     |
| Just as the affirmation is the greatest contrary of<br>the negation, so, too, is the negation the<br>greatest contrary of the affirmation ( para.<br>92 )  |     |
| Even if the universal attribute is joined to it, this<br>fact does not change ( para. 93 )                                                                 |     |
| The universal negation is the contrary and the con-<br>tradiction of the universal affirmation ( para.<br>94 )                                             |     |
| The Beliefs discussed here are not True Contraries ( para<br>95 ) : . . . . .                                                                              | 124 |
| THE CONCLUSION OF THE BOOK ( para. 96 ).                                                                                                                   |     |
| INDEX : . . . . .                                                                                                                                          | 127 |

|                                                                                                                                  |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Examination of Opposite Statements having Modal Inflections: . . . . .                                                           | 106 |
| The position of the negative particle in these statements according to unexamined opinion (para. 65)                             |     |
| The negative particle is not put with the existential verb in modal statements (para. 66)                                        |     |
| Here, it must be put with the modal inflection (para. 67)                                                                        |     |
| The true negation in opposite statements having modal inflections (para. 68)                                                     |     |
| Examination of Consequential Statements having Modal Inflections: . . . . .                                                      | 108 |
| The different sorts of consequential statements (para. 69)                                                                       |     |
| A diagram of their different sorts (para. 70)                                                                                    |     |
| The contradictory of the possible is a consequence of the impossible and vice versa (para. 71)                                   |     |
| Yet the contrary of the contradictory is a consequence of the necessary (para. 72)                                               |     |
| The Reason for this (para. 73)                                                                                                   |     |
| The contradictory of the necessary is not a consequence of the possible (para. 74)                                               |     |
| Yet it appears that its consequence is the contrary of the contradictory (para. 75)                                              |     |
| The contradictory of the possible leads to an impossible consequence with respect to the necessary (para. 76)                    |     |
| The same is true with every necessary statement except for the retractive, which is the contrary of the contradictory (para. 77) |     |
| This explanation may occasion doubt (para. 78)                                                                                   |     |
| This doubt arises because possible is said in many ways (para. 79)                                                               |     |
| It is also said in an ambiguous manner (para. 80)                                                                                |     |
| The kind of possible which gives rise to the necessary (para. 81)                                                                |     |

|                                                                                                                                                        |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| predicate ( para. 48 )                                                                                                                                 |     |
| The negative and retractive particles with respect to this kind of statements ( para. 49 )                                                             |     |
| The negative and retractive particles in secondary statements ( para. 50 )                                                                             |     |
| Those statements in which the retractive particle has the same force as the negative particle (para. 51 )                                              |     |
| An explanation of this ( para. 52 )                                                                                                                    |     |
| Those in which the retractive particle does not have the same force as the negative particle (para. 53 )                                               |     |
| How the determinate and indeterminate noun are opposed ( para. 54 )                                                                                    |     |
| Simple statements having an indeterminate subject necessarily give rise to retractive statements which also have an indeterminate subject ( para. 55 ) |     |
| Switching the order of the predicate and of the subject does not change the statement (para. 56 )                                                      |     |
| Statements in general: . . . . . " " . . .                                                                                                             | 97  |
| Nouns having one meaning ought to be selected as predicates ( para. 57 )                                                                               |     |
| How this works in dialectical questioning ( para. 58 )                                                                                                 |     |
| The difference between dialectical and didactic questioning ( para. 59 )                                                                               |     |
| The four cases of predicates applying to one subject ( para. 60 )                                                                                      |     |
| Not everything that can be asserted singly can be asserted compositely ( para. 61 )                                                                    |     |
| What happens when a single statement has several predicates ( para. 62 )                                                                               |     |
| Things which can be asserted compositely but not singly ( para. 63 )                                                                                   |     |
| CHAPTER FOUR ( paras. 64 - 84 )                                                                                                                        |     |
| Some statements have Modal Inflections and others do not ( para. 64 ): . . . . . . . . .                                                               | 105 |

Chance does not occur with respect to this class ( para. 31 )

The doubt which results from that ( para. 32 )

Concerning that which is not divided into truth and falsehood ( para. 33 )

The absurdities which result from a denial of the possible ( para. 34 )

All of this runs counter to what we have come to expect ( para. 35 )

There are three kinds of possible things ( para. 36 )

There are two kinds of necessary things ( para. 37 )

The necessary and the possible opposites about existing things ( para. 38 )

Conclusion to the Chapter ( para. 39 ): . . . . .

CHAPTER THREE ( paras. 40 - 63 )

Secondary and Tertiary Statements: . . . . . 84

The number of secondary statements ( para. 40 )

. . . . . The number of tertiary statements ( para. 41 )

The opposites with respect to tertiary statements ( para. 42 )

. . . . . The assertions that follow from simple affirmative and retractive negative statements ( para. 43 )

The assertions that follow from simple negative and retractive affirmative statements ( para. 44 )

. . . . . The denials that follow from them ( para. 45 )

What necessarily follows from combining privative statements with simple statements and from combining the statements on the diagonal ( para. 46 )

. . . . . A general rule for recognizing these consequences ( para. 47 )

The statements having an indeterminate subject and a determinate or indeterminate

The sentence has meaning because of conventional agreements, not by nature ( para. 15 )  
The goal here is to discuss the definite sentence ( para. 16 )  
Definition of the definite sentence (para. 17)  
How the definite sentence can be single or multiple ( para. 18 )  
The definite sentence must have a verb (para. 19 )  
Affirmation and denial ( para. 20 )  
The opposition between affirmation and denial ( para. 21 ) . . . . .

CHAPTER TWO ( paras. 22 - 39 )

|                                                                                                             |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| The Kinds of Concepts and Opposites: . . . . .                                                              | 70 |
| There are two kinds of concepts ( para. 22 )                                                                |    |
| There are six kinds of opposites ( para. 23 )                                                               |    |
| How these are divided into truth and falsehood ( para. 24 )                                                 |    |
| The Subject and Predicate with respect to Opposites: . . . . .                                              | 74 |
| They ought to be formulated with a single subject and a single predicate ( para. 25 )                       |    |
| Otherwise, neither the affirmation nor the denial will be single ( para. 26 )                               |    |
| Three conditions which ought to be stipulated about opposites ( para. 27 )                                  |    |
| Chance occurs only with respect to things existing in the Future: . . . . .                                 | 76 |
| Opposites concerning present and past matters are necessarily divided into truth and falsehood ( para. 28 ) |    |
| The divisions of the opposites about future matters ( para. 29 )                                            |    |
| Concerning that which is determinately divided into truth and falsehood ( para. 30 )                        |    |

## TABLE OF CONTENTS

|                                                                                                                    | Page |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| <b>INTRODUCTION</b>                                                                                                |      |
| The Teaching of the Text . . . . .                                                                                 | 17   |
| The Edition . . . . .                                                                                              | 49   |
| <b>THE TEXT</b>                                                                                                    |      |
| <b>CHAPTER ONE ( paras. 1-21 )</b>                                                                                 |      |
| Introduction: . . . . .                                                                                            | 57   |
| The subjects to be discussed ( para. 1 )                                                                           |      |
| How words and concepts resemble written letters ( para. 2 )                                                        |      |
| How words and concepts, as well as the noun and the verb, receive the attribute of truth and falsehood ( para. 3 ) |      |
| The Discussion of the Noun: . . . . .                                                                              | 59   |
| Definition of the noun ( para. 4 )                                                                                 |      |
| Why the noun is said to be "by convention" ( para. 5 )                                                             |      |
| The determinate and indeterminate noun ( para. 6 )                                                                 |      |
| The inflected and un-inflected noun ( para. 7 )                                                                    |      |
| Conclusion ( para. 8 )                                                                                             |      |
| The Discussion of the Verb: . . . . .                                                                              | 61   |
| Definition of the verb ( para. 9 )                                                                                 |      |
| The determinate and indeterminate verb (para. 10 )                                                                 |      |
| The inflected and un-inflected verb ( para. 11 )                                                                   |      |
| How the verb resembles the noun (para. 12)                                                                         |      |
| Conclusion ( para. 13 )                                                                                            |      |
| The Discussion of the Sentence: . . . . .                                                                          | 65   |
| Definition of the sentence ( para. 14 )                                                                            |      |

ally indebted to Professor Muhsin Mahdi for his assistance and excellent advice at all stages of this task. Finally, I would like to thank Ahmad Abd al-Magid Haridi, who has brought his rich knowledge of Arabic and long experience with manuscripts to this complicated text and who has been an excellent colleague throughout all our months of toil.

C. E. B.

CAIRO

December, 1980

Cairo Dār al-Kutub Mantiq 9, the Teheran Mishkat 375, the Dublin Chester Beatty 3769, and the Teheran Shūrāye Mellī 5496. Except in rare instances, the readings of these latter four manuscripts have added nothing to our text.

Generally speaking, Averroes has taken remarkable liberties with Aristotle's text throughout his commentary. He mentions Aristotle very rarely and quotes him directly only five times. Moreover, in two of these five instances, his quotations have no parallel in Aristotle's text. And he frequently breaks away from Aristotle's explanations in order to explore different issues at greater length than Aristotle apparently considered necessary. Yet despite this tendency to follow his own path more than Aristotle's, Averroes succeeds in making Aristotle's text much more accessible to the reader. The basic problem of the conventional nature of language, as well as the whole issue of the way different kinds of sentences imply or contradict one another, are explained far more thoroughly by Averroes than by Aristotle. In sum, despite his novel approach to this text, Averroes accomplishes his basic goal of explaining Aristotle's teaching.

It is a pleasure to acknowledge the many persons and institutions who have contributed to the appearance of this volume. Above all, I am grateful for the generous assistance offered by the family of Professor Kassem and for their willingness to allow me to go through his papers in order to find materials relevant to the edition. The primary sponsors of this project, otherwise known as the Project in Medieval Islamic Logic, have been the American Research Center in Egypt and the Smithsonian Institution. I am especially grateful for the encouragement, helpfulness, and generosity shown me by the persons involved with these two organizations. The American Philosophical Society has also sponsored part of the research connected with this project. And I am especi-

## PREFACE

This is the second in a series of volumes containing critical editions of the Arabic text of Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's logical works. The other volumes present Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's *Categories*, *Prior Analytics*, *Posterior Analytics*, *Topics*, *Sophistics*, *Rhetoric*, and *Poetics*. Although the second of Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's logical works, this volume is numbered the third because Averroes' Middle Commentary on Porphyry's *Isagoge*, which to our knowledge has not survived in the Arabic original, represents the introduction to these works and is designated as the first volume of the series. The Hebrew version of that work has survived, however, and has been edited as the first volume. Averroes' Middle Commentary on Aristotle's *Categories* and his Middle Commentary on Aristotle's *Topics* have been published as volumes two and six, respectively.

Publication of these works has been undertaken in order to complete and extend the ambitious project begun by Professor Mahmoud Kassem a few years before his death. Thus their publication is meant to stand as a scholarly testimonial to the esteem and affection with which he is remembered by students and colleagues throughout the world.

This edition, like our edition of Averroes' Middle Commentary on Aristotle's *Categories*, is primarily based on two manuscripts—the Florence Laurenziano CLXXX, 54 and the University of Leiden 2073. And here, too, we have generally preferred the readings of the Florence manuscript to those of the Leiden manuscript. We have also collated four additional manuscripts: the

**Dedicated to the Memory**

**of**

**Professor Mahmoud Muhammad Kassem**

**(July 5, 1913 - August 29, 1973)**

**ISBN: 0-936770-05-8**

AVERROIS CORDUBENSIS  
IN LIBRUM ARISTOTELIS  
DE INTERPRETATIONE

DISCARDED

RECENSUM TEXTIS ARABICIS INITIAVIT

Mahmoud M. Kassem

COMPLEVIT, REVIDIT, ET ADNOTATIONIBUS  
ILLUSTRAVIT

Charles E. Butterworth

adjuvante

Ahmad Abd al-Magid Haridi

The General Egyptian Book Organization  
Cairo  
1981

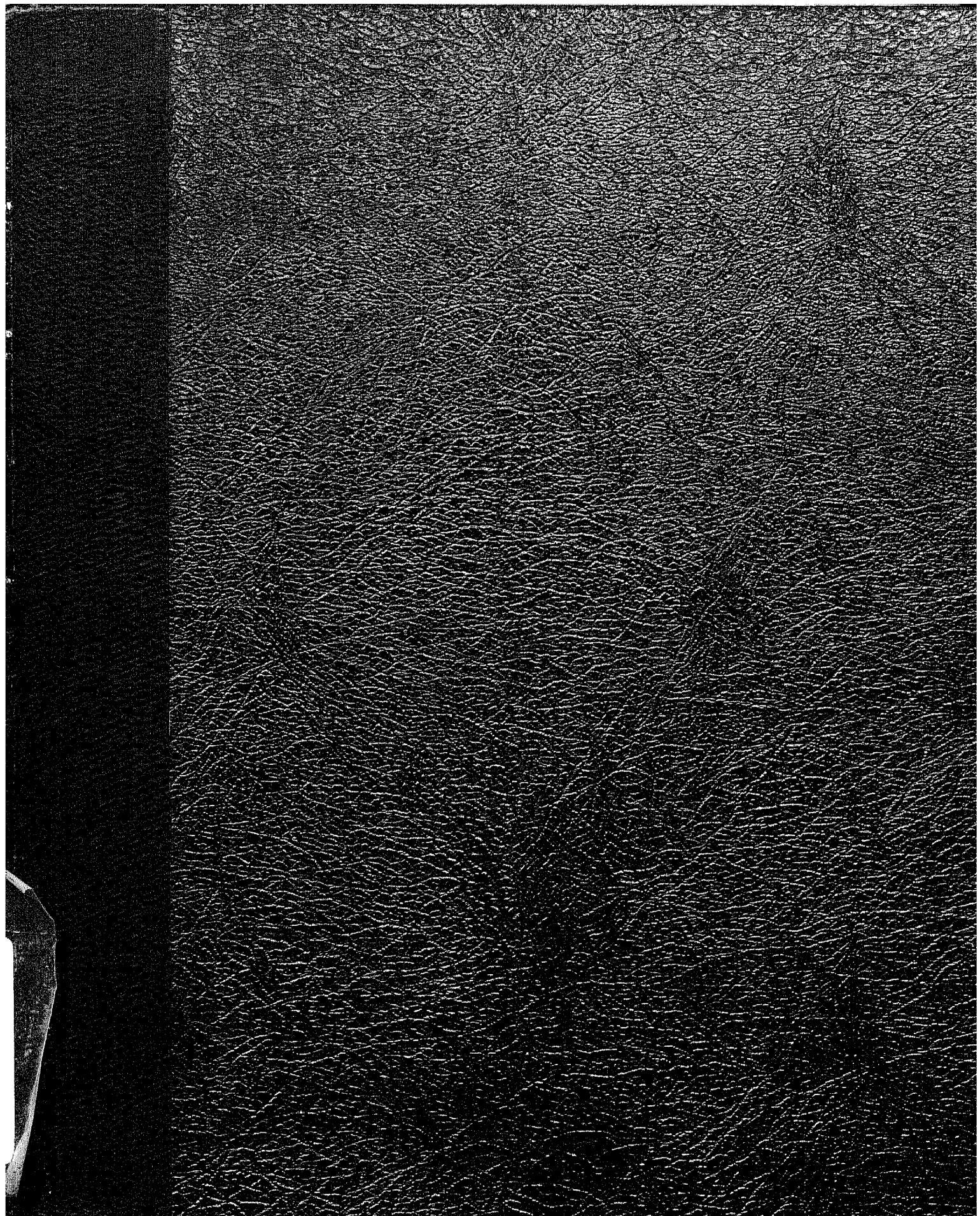
**CORPVS  
COMMENTARIORVM AVERROIS  
IN ARISTOTELEM**

**Versionum Arabicarum  
VOLVMEN 1, a (3)  
COMMENTARIUM MEDIUM  
IN LIBRUM ARISTOTELIS DE  
INTERPRETATIONE**

**THE AMERICAN RESEARCH CENTER IN EGYPT  
CAIRO  
1981**

**THE AMERICAN RESEARCH CENTER IN EGYPT**  
**PUBLICATION NO.**

**CORPVS PHILOSOPHORUM MEDII AEVI  
CORPVS COMMENTARIORVM  
AVERROIS IN ARISTOTELEM**



**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**